Ciencia Latina Revista Cientifica Multidisciplinar, Ciudad de México, México.
ISSN 2707-2207 / ISSN 2707-2215 (en linea), septiembre-octubre 2025,
Volumen 9, Numero 5.

https://doi.org/10.37811/cl_rcm.v9i5

LA NATURALEZA EN EL INFORME FINAL
DE LA COMISION DE LA VERDAD: DE
VICTIMA A SUJETO DE DERECHOS Y

AGENTE PARA LA CONSTRUCCION DE PAZ

NATURE IN THE FINAL REPORT OF THE TRUTH
COMMISSION: FROM VICTIM TO SUBJECT OF RIGHTS
AND AGENT FOR PEACEBUILDING

Erica Rojas Castellanos
Universidad Javeriana Cali



Juridica

A
EL Ciencia Latina Ciencia Latina Revista Cientifica Multidisciplinar

Septiembre - Octubre, 2025, Volumen 9, Numero 5

DOI: https://doi.org/10.37811/cl recm.v9i5.19718
La naturaleza en el Informe Final de la Comision de la Verdad: De victima

a Sujeto de Derechos y Agente para la Construccion de paz

Erica Rojas Castellanos’

erojasc@javerianacali.edu.co

https://orcid.org/0009-0004-2116-7368

Universidad Javeriana Cali

RESUMEN

El articulo analiza como el Informe Final de la Comision de la Verdad de Colombia (CEV, 2017-2022)
incorpord a la naturaleza como actor del conflicto y de la paz. Desde un enfoque cualitativo
hermenéutico (con apoyo de ATLAS.ti y conteos léxicos), el estudio identifica seis roles que el Informe
atribuye a la naturaleza: victima silenciada, escenario/botin de guerra, testigo y agente de memoria,
sanadora y agente de paz, sujeto de derechos y Madre Tierra/ser sagrado. Muestra que disputas por tierra
y recursos, economias ilegales y atentados a infraestructura generaron dafios ecoldgicos masivos
(deforestacion, contaminacion, pérdida de biodiversidad). La CEV enlaza estas verdades con el
constitucionalismo ecologico (Atrato y Amazonia como sujetos de derechos) y con cosmovisiones
étnicas que conciben el territorio como cuerpo colectivo. El articulo concluye que una paz socio-
ecoldgica exige reparar ecosistemas, proteger defensores ambientales, fortalecer la gobernanza
comunitaria y alinear la implementacion del Acuerdo de Paz con los derechos de la naturaleza,
integrando iniciativas locales (agroecologia, guardianes del agua/bosques) y educacion para la paz

ambiental.

Palabras clave: paz con la naturaleza, comision de la verdad (CEV) derechos de la naturaleza , victima

no humana, memoria biocultural, construccion de paz ambiental

Autor principal
Correspondencia: erojasc@javerianacali.edu.co



https://doi.org/10.37811/cl_rcm.v9i5.19718
mailto:erojasc@javerianacali.edu.co
https://orcid.org/0009-0004-2116-7368
mailto:erojasc@javerianacali.edu.co

Nature in the Final Report of the Truth Commission: From Victim to
Subject of Rights and Agent for Peacebuilding

ABSTRACT

This article examines how Colombia’s Truth Commission Final Report (2017-2022) brings nature into
the heart of both conflict analysis and peacebuilding. Using a qualitative, hermeneutic approach
(supported by ATLAS.ti and lexical counts), it maps six roles attributed to nature: silenced victim, war
stage/spoils, witness and memory agent, healer and peace agent, rights-bearing subject, and Mother
Earth/sacred being. The report documents extensive ecological harm—deforestation, river
contamination, biodiversity loss—driven by land/resource disputes, illicit economies, and attacks on
energy infrastructure. It connects historical truth with eco-constitutional jurisprudence (e.g., Atrato
River and the Amazon as rights-holders) and with Indigenous and Afro-descendant cosmologies that
treat territory as a living body. The article argues for a socio-ecological peace agenda: ecological
restoration as reparation, protection of environmental defenders, stronger community-led governance,
and alignment of peace implementation with rights of nature, leveraging local initiatives (agroecology,

water/forest guardians) and environmental peace education.

Keywords: peace with nature, truth commission (CEV) rights of nature, non-human victim, biocultural

memory, environmental peacebuilding

Articulo recibido 22 agosto 2025

Aceptado para publicacion: 25 septiembre 2025




INTRODUCCION

El conflicto armado interno de Colombia (1960-2016) dejo profundas huellas en la sociedad y en los
territorios. Tradicionalmente, los analisis de este conflicto han enfatizado causas politico-ideologicas,
dindmicas de violencia entre actores armados y costos humanos en términos de vidas perdidas,
desplazamientos y violaciones a los derechos humanos. Sin embargo, una dimension por mucho tiempo
subestimada es el impacto ambiental del conflicto y el papel que la naturaleza ha jugado tanto como
escenario de la guerra como en la construccion de la paz. En el contexto del Acuerdo Final de Paz
firmado en 2016 entre el gobierno colombiano y las FARC-EP —que cre¢ el Sistema Integral de Verdad,
Justicia, Reparacion y No Repeticion incluyendo a la Comision para el Esclarecimiento de la Verdad
(CEV)- emergi6 con fuerza la nocioén de “paz con la naturaleza”, entendida como la integracion de
consideraciones ecoldgicas en la consolidacion de la paz (Jiménez-Bautista, 2019; Castro, 2022). Esta
perspectiva reconoce que en un pais mega-diverso como Colombia, la reconciliacion nacional implica
también recomponer la relacion entre las comunidades humanas y los ecosistemas afectados por la
guerra. En otras palabras, no puede haber una paz sostenible si se ignora el dafio ecoldgico acumulado
durante décadas de confrontacion armada (Galtung, 1990; Jiménez Bautista, 2021).

Un desarrollo novedoso en este sentido es el Informe Final de la Comision de la Verdad de Colombia
(2017-2022), titulado Hay futuro si hay verdad, el cual incluy6 explicitamente a la naturaleza dentro de
su relato sobre el conflicto armado. La CEV, encargada de esclarecer las causas, dindmicas y
consecuencias del conflicto, incorporé un capitulo ambiental y multiples testimonios que resaltan como
la guerra impact6 bosques, rios, montafias y seres no humanos (Comision de la Verdad [CEV], 2022a,
2022b). En un giro sin precedentes, el Informe Final reconoce a la naturaleza como victima silenciada
del conflicto, como testigo que “guardé” memoria de los hechos violentos, como botin o escenario
disputado por los actores armados, e incluso como sujeto de derechos emergente a proteger. Esta vision
amplia el concepto tradicional de victima mas alla de la esfera humana e introduce consideraciones
éticas y legales innovadoras: por ejemplo, se menciona el “dolor de la naturaleza” y se pregunta si éste

constituye una forma de verdad historica (CEV, 2022b). También se alude a jurisprudencias recientes

en Colombia que otorgan derechos a ecosistemas (como el rio Atrato o la Amazonia), articulando la




verdad histdrica con un constitucionalismo ecoldgico de vanguardia (Corte Constitucional de Colombia,
2016; Corte Suprema de Justicia de Colombia, 2018).

Desde el punto de vista académico, la inclusion de la naturaleza en un ejercicio de justicia transicional
y memoria historica plantea preguntas importantes. Los campos de los estudios de paz y la justicia
transicional tradicionalmente se han enfocado en las relaciones sociales humanas —la reconciliacion
entre grupos, la reparacion a victimas humanas y las reformas institucionales—, mientras que la justicia
ambiental ha corrido por vias paralelas, ocupandose de conflictos ecologicos y derechos de las
comunidades frente al extractivismo (Gudynas, 2017; Gonzalez, 2018). Existe, por tanto, un vacio en la
interseccion de estos campos: {como integrar la dimension ecoldgica en la construccion de paz luego de
un conflicto armado prolongado? ;De qué manera el reconocimiento de la naturaleza en procesos de
verdad y reparacion puede enriquecer tanto la justicia transicional como la transformacion de conflictos
socioambientales? Este articulo busca aportar a ese incipiente didlogo interdisciplinar, analizando
especificamente como el Informe Final de la CEV representd y resignifico a la naturaleza, y qué
implicaciones tiene ello para repensar la paz en términos socio-ecoldgicos.

En suma, la pregunta orientadora de este estudio es: ;Como se representa y resignifica la naturaleza en
el Informe Final de la Comision de la Verdad en Colombia y qué implicaciones tiene esto para los
estudios de paz? Abordar esta pregunta es relevante por varias razones. En primer lugar, Colombia
ofrece un caso pionero de incorporacion de la tematica ambiental en un mecanismo de verdad
posconflicto, lo que puede servir de referente para otros paises en transicion (Ide, 2020; Dresse et al.,
2019). En segundo lugar, profundizar en esta experiencia contribuye a los debates emergentes sobre
“Environmental Peacebuilding” o construccion de paz ambiental, que exploran como la gestion
cooperativa del medio ambiente puede ayudar a consolidar la paz (Conca & Dabelko, 2002; Swain &
(")jendal, 2018; Johnson et al., 2021). Finalmente, este analisis arroja luz sobre las transformaciones
epistemolodgicas necesarias para una paz sostenible: implica reconocer multiples cosmovisiones (Santos,
2014; Escobar, 2016) y ampliar el circulo de la empatia y la justicia para incluir a los ecosistemas
(Lederach, 1997; Shiva, 2005). A continuacion, se describe la metodologia empleada, seguida de la

presentacion y discusion de resultados en seis ejes tematicos, y se concluye con reflexiones sobre los

aportes y desafios de construir una paz con la naturaleza en Colombia.




METODOLOGIA

Este estudio se desarrolld6 con un enfoque cualitativo de tipo hermenéutico-interpretativo,
complementado con elementos mixtos de analisis de contenido. La base empirica principal es el Informe
Final de la Comision de la Verdad (CEV) y sus componentes relevantes: en particular, el tomo
testimonial titulado Cuando los pdjaros no cantaban. Historias del conflicto armado en Colombia
(CEV, 2022b), el Capitulo Etnico denominado La Colombia profunda: étnica y campesina (CEV,
2022¢), y secciones transversales relacionadas con ambiente, territorio y conflicto (incluyendo el
capitulo especifico Naturaleza, territorio y conflicto del Informe). Estos textos constituyen el corpus de
analisis, pues en ellos la Comisioén incorpord testimonios y reflexiones vinculando naturaleza y guerra.
Adicionalmente, se revisaron documentos juridicos clave (sentencias de altas cortes colombianas sobre
derechos de la naturaleza) y bibliografia académica pertinente, con el fin de triangular la interpretacion
de los hallazgos de la CEV con marcos conceptuales y contextos mas amplios (Denzin & Lincoln, 2018).
El procedimiento metodologico constd de varias etapas. Primero, se realizd una lectura analitica del
Informe Final de la CEV, identificando todas las secciones donde se mencionan elementos naturales
(por ejemplo, agua, rio, montaiia, bosque, selva, animales). Se empleo el software de analisis cualitativo
ATLAS.ti para realizar una codificacion tematica de estas menciones, agrupandolas inicialmente en
categorias descriptivas. Paralelamente, se utilizo la herramienta de analisis textual Voyant Tools para
obtener visualizaciones de frecuencia de términos ambientales en el texto, lo que ayudd a corroborar
qué elementos naturales tenian mayor presencia. Los términos mas frecuentes resultaron ser agua,
bosque, rio, tierra y selva, evidenciando que los cuerpos de agua y los ecosistemas forestales son
centrales en la narrativa testimonial de la Comision. Una vez identificadas las secciones relevantes, se
clasificaron las referencias a la naturaleza segin los roles o representaciones atribuidas en el discurso
del Informe. Estas categorias analiticas —derivadas inductivamente pero informadas por la literatura—
incluyeron: (1) naturaleza como victima del conflicto, (2) naturaleza como botin o escenario de disputa,
(3) naturaleza como testigo (agente de memoria) de la guerra, (4) naturaleza como sanadora (agente de

paz y resiliencia), (5) naturaleza como sujeto de derechos, y (6) naturaleza como Madre Tierra o ser con

significado sagrado. Cada fragmento relevante del texto fue codificado en una o mas de estas categorias.




La estrategia interpretativa fue de tipo hermenéutico: se buscd comprender el significado de estas
representaciones de la naturaleza dentro del contexto del relato de la CEV y a la luz de los marcos
teodricos sobre paz, ambiente y cultura. Para ello, se articularon varias perspectivas. Desde los estudios
de paz, se retomaron nociones como la paz positiva (Galtung, 1969) y la transformacién de conflictos
(Lederach, 1997) para evaluar como la incorporacion de la dimension ecologica amplia la nocion de
paz. Desde la justicia ambiental y ecologica, se recurrid a conceptos de ecocidio, derechos de la
naturaleza (Gudynas, 2020; Boyd, 2021) y justicia transicional ambiental (Jaramillo & Rojas, 2022)
para interpretar las implicaciones juridicas y éticas de tratar a la naturaleza como victima/sujeto.
Adicionalmente, las cosmovisiones indigenas y afrodescendientes fueron analizadas a través del prisma
de las epistemologias del Sur (Santos, 2014; Escobar, 2016), entendiendo que la Comision dio cabida a
narrativas no occidentales sobre la relacion sociedad-naturaleza. La triangulacion se complementd con
la revision de jurisprudencia colombiana (Corte Constitucional de Colombia, 2016; 2020; Corte
Suprema de Justicia, 2018) y estudios de caso nacionales sobre conflictos ambientales (Gonzalez, 2018;
Correa & Barreto, 2019), para situar los hallazgos del Informe en un panorama mas amplio.

Cabe destacar que, dado el caracter cualitativo de la investigacion, no se buscd cuantificar
exhaustivamente cada tipo de dafio o menciéon ambiental, sino interpretar el significado de estas
narrativas en torno a la naturaleza. No obstante, la complementariedad de técnicas (lectura contextual,
codificacion y analisis de frecuencias) permitio reforzar la confiabilidad de los resultados mediante la
convergencia de evidencia (Patton, 2015). Por ejemplo, si la codificacion cualitativa resaltd la categoria
“naturaleza victima”, el andlisis de palabras mostré términos asociados como “dolor”, “herida” o
“destruccion” frecuentemente vinculados a bosques y rios, lo que valida esa interpretacion. Finalmente,
para presentar los hallazgos de manera clara, se optd por organizarlos en seis sub-secciones tematicas
(3.1 a 3.6) que corresponden a los roles de la naturaleza identificados. En la Tabla 1 a continuacion se

sintetizan estas categorias analiticas antes de profundizar en cada una en la seccion de resultados.

Tabla 1. Roles atribuidos a la naturaleza en el Informe Final de la CEV (Colombia, 2022).




Rol de 1
y ¢ Descripcion segin el Informe Final de la CEV

naturaleza
Vict; Sufre dafios directos por el conflicto (ecosistemas arrasados, fauna y flora diezmadas),

ictima . . . .

Jenciad pero su dolor suele pasar inadvertido en las narrativas tradicionales. El Informe la
silenciada oy . .

visibiliza como sujeto que padece y merece verdad y reparacion.

E . Espacio fisico estratégico disputado por actores armados para ventajas tacticas o
scenario

economicas. Incluye recursos naturales explotados para financiar la guerra (p.cj.,

botin de guerra . LT o . . .
minerales, cultivos ilicitos) y territorios utilizados como rutas o refugios militares.

Presencia que atestigua la violencia: la naturaleza “guarda” huellas del conflicto

Testigo , , . .
‘ d (arboles con balas, rios con cuerpos). Comunidades interpretan que el entorno narra lo
agente e . , . o , . o
g . ocurrido a través de cambios (silencio de aves, rios contaminados), convirtiéndose en
memoria

depositario de memoria historica.

Fuente de resiliencia y consuelo post-conflicto. La interaccion con la naturaleza
Sanadora / (restaurar un bosque, cultivar la tierra, rituales en lugares sagrados) ayuda a sanar
Agente de paz traumas humanos. Implica que la naturaleza puede participar activamente en la
rehabilitacion psicosocial y la reconciliacion.

Considerada titular de derechos legales propios (derecho a existir y regenerarse). El
e . . , . :

Informe hace referencia a sentencias que reconocen rios y ecosistemas como sujetos

juridicos, y aboga por proteger la integridad ecoldgica como parte de la no repeticion.

Sujeto d
derechos

Vista desde cosmovisiones indigenas/afro como entidad viva, con espiritu y agencia,
Madre Tierra / parte de una comunidad de vida. La guerra es entendida también como agravio
Ser sagrado  espiritual a la Madre Tierra. Requiere un relacionamiento basado en respeto,

reciprocidad y equilibrio, integrando saberes ancestrales en la construccion de paz.

Fuente elaboracion propia, 2025.

RESULTADOS Y DISCUSION

Naturaleza en disputa: raices del conflicto y explotacion bélica del entorno

Uno de los primeros reconocimientos que hace la Comision de la Verdad es que la naturaleza estuvo en
el centro de las causas y dinamicas de la guerra colombiana, y no tinicamente como telén de fondo. En
la presentacion del volumen testimonial, la CEV sefiala que la naturaleza “no solo fue un escenario de
operaciones y la causa de la confrontacion, sino que también sufri6 afectaciones por la guerra” (CEV,
2022b). Esta afirmacion sintetiza tres dimensiones clave: la naturaleza como escenario (espacio donde
ocurrid el conflicto), como causa o factor que motivo y financid la confrontacidon, y como victima
(seccion 3.2). Enfocandonos primero en la naturaleza como causa y escenario de disputa, se evidencia

que muchos de los factores estructurales del conflicto armado en Colombia fueron de indole ambiental

o agrario. Por ejemplo, la tenencia y uso de la tierra —particularmente la concentracion latifundista de




tierras fértiles— ha sido largamente sefialada como una causa historica de la violencia (CEV, 2022a).
Detras de la lucha por la tierra subyace también la pugna por los recursos naturales asociados a esos
territorios: suelo fértil, agua, bosques maderables, minerales y petroleo. La CEV resalta que disputas no
resueltas por la tierra y la riqueza natural alimentaron el conflicto, en linea con lo que la literatura
denomina conflictos ecologico-distributivos (Martinez-Alier, 2002; Gonzalez, 2018). En otras palabras,
la guerra colombiana no se debi6 solo a ideologias, sino también a la busqueda y apropiacion violenta
de la riqueza ecoldgica del pais.

Un ejemplo ilustrativo es el papel del narcotrafico en la prolongacion del conflicto, tema destacado en
el Informe Final. La economia ilegal de las drogas tuvo un fuerte componente ambiental: la siembra
extensiva de hoja de coca se concentrod en zonas selvaticas de la Amazonia y otras regiones biodiversas,
implicando deforestacion masiva para abrir espacio a cultivos ilicitos, construccion de laboratorios y
pistas clandestinas en plena selva, y contaminacion de rios por el vertido de quimicos usados en el
procesamiento de cocaina. Adicionalmente, la respuesta del Estado al narcotrafico incluyo la fumigacion
aérea con glifosato sobre extensas areas (mas de 1,3 millones de hectareas asperjadas durante la “guerra
contra las drogas”), lo que caus6 grave desequilibrio ecologico y afectd cultivos legales, bosques y
fuentes de agua. Estas tacticas convirtieron territorios campesinos y selvaticos en verdaderos “campos
de batalla quimico-bioldgicos”, segin describe la CEV, con suelos envenenados y biodiversidad
diezmada. Desde la perspectiva de estudios globales, Colombia ejemplifico como recursos ilicitos y
conflictos armados se entrelazan con el entorno: la abundancia de selvas remotas facilité economias
ilegales que financiaron la guerra, mientras que las estrategias antinarcoticos generaron ecocidios
colaterales (Homer-Dixon, 1999; Ide, 2015).

Otro componente central fue la explotacion de recursos minerales y energéticos en contextos de guerra.
El Informe Final documenta cémo grupos guerrilleros como el ELN atacaron repetidamente la
infraestructura petrolera —se registraron cientos de voladuras de oleoductos— con el doble propoésito de
golpear intereses economicos del Estado y presionar negociaciones. Si bien estas acciones buscaban
objetivos politico-militares, sus consecuencias ambientales fueron desastrosas: enormes derrames de

crudo contaminaron rios, suelos y selvas, provocando incendios en cuerpos de agua y privando de agua

potable a comunidades rurales. La Jurisdiccion Especial para la Paz (JEP) ha estimado que en regiones




como el Catatumbo y Putumayo, estas practicas pusieron en riesgo la subsistencia de decenas de miles
de personas por la destruccion de sus medios de vida y entornos saludables (JEP, citado en CEV, 2022b).
La Comision califica estos actos como grave dario ambiental, sefialando que constituyeron ofensivas
simultaneas contra la naturaleza y la poblacion civil —lo que algunos autores denominan “ecocidio” dado
su caracter de destruccion deliberada de ecosistemas (Correa & Barreto, 2019). Asi, el petroleo y otros
recursos adquirieron el doble rol de botin y blanco de guerra, situando a la naturaleza en el centro de la
economia politica del conflicto (Klare, 2001).

De igual forma, la CEV evidencia que numerosos territorios ricos en biodiversidad se convirtieron en
bastiones estratégicos de actores armados por razones tanto geograficas como econdmicas. Por ejemplo,
cordilleras boscosas y selvas de dificil acceso (Choco, Amazonia, Serrania de la Macarena, etc.) ofrecian
refugio natural y, a la vez, oportunidades de explotacion ilegal: cultivos de uso ilicito bajo el dosel
amazonico, mineria aurifera en rios remotos, tala de maderas preciosas y contrabando de biodiversidad.
Grupos paramilitares y guerrillas se disputaron intensamente corredores donde abundaban estos
recursos, financiando sus operaciones mediante el saqueo ambiental. Un caso documentado es el auge
de la mineria ilegal de oro en el nordeste de Antioquia y el Pacifico durante los 2000, que proveyo
ingresos tanto a paramilitares como a guerrillas a costa de rios contaminados con mercurio y
comunidades étnicas desplazadas (Gonzalez, 2018). Esta convergencia de ambicion econdmica y
estrategia militar ilustra lo que Martinez-Alier (2002) describe como la “economia ecoldgica de la
guerra”: el metabolismo de la guerra se alimenta de la extraccion intensiva de la naturaleza, dejando una
estela de destruccion ambiental. Al mismo tiempo, aquellos territorios ambientalmente valiosos pero sin
recursos explotables (por ejemplo, paramos remotos de alta montafia) a veces quedaron al margen de la
disputa armada, sirviendo incluso de refugio para civiles desplazados —lo que refuerza la idea de la
naturaleza como actor que modul6 la geografia del conflicto.

En sintesis, la geopolitica interna del conflicto armado colombiano estuvo atravesada por lo ambiental.
La Comision de la Verdad corrobora que la guerra no puede entenderse al margen de la disputa por la
tierra y los recursos naturales: “la naturaleza fue causa de la confrontacion” (CEV, 2022b). Esto implica

reconocer que las raices del conflicto incluyeron injusticias en el acceso a tierras fértiles, inequidad en

la distribucion de beneficios ambientales y el interés por controlar economias extractivas (Restrepo &




Pardo, 2018). Reconocer este componente ecologico de las causas del conflicto es fundamental para la
paz, pues sugiere que en la agenda de no-repeticion deben incluirse medidas como la reforma agraria,
la regulacion estricta de la mineria y el narcotrafico en areas ambientalmente sensibles, y la proteccion
de zonas de alta biodiversidad (CEV, 2022a, Hallazgos). De hecho, la Comisién recomienda
explicitamente transversalizar la justicia ambiental en las politicas publicas del posconflicto,
argumentando que atender los conflictos socio-ambientales latentes es condicidon para evitar nuevas
violencias (CEV, 2022a; Gonzalez, 2018). Esta vision enlaza con la nocion de peacebuilding ambiental
propuesta por autores internacionales: la mitigacion de disputas ecologicas y la gobernanza equitativa
de los recursos naturales forman parte integral de consolidar una paz duradera (Ide, 2020; Dresse et al.,
2019).

La naturaleza como victima silenciada del conflicto armado

Ademas de ser escenario y factor de la guerra, la CEV da un paso audaz al afirmar que la naturaleza
misma fue victima del conflicto armado. Este reconocimiento representa uno de los aportes mas
innovadores y emotivos del Informe Final, ya que expande la nocion de victima maés alla de los seres
humanos (CEV, 2022b). Tradicionalmente, en el discurso de derechos humanos y de justicia
transicional, las victimas se definen como personas (individuos o colectivos) que han sufrido violaciones
graves. En contraste, la Comision —influenciada por nuevas tendencias de justicia transicional y por las
voces de comunidades locales— propone que los ecosistemas y seres no humanos también padecieron un
dafio injusto durante la guerra y merecen ser visibilizados. En el capitulo testimonial se formula
explicitamente la pregunta: “;El dolor de la naturaleza es una forma de verdad?”, a 1o que el propio
texto responde: “Si, si aceptamos que los bosques o los manglares tienen un sentir que hemos
despreciado. Aceptar ese dolor nos permite relacionarnos con la naturaleza como victima, testigo de
su sufirimiento y del de los demds que convivian con ella” (CEV, 2022b). Esta potente cita —en estilo
casi poético— muestra como la Comisidon adopta un lenguaje novedoso para nombrar a la naturaleza
como victima y testigo a la vez. Se personifica a la naturaleza como un ser capaz de sentir dolor, cuyo
sufrimiento ha sido ignorado, invitando a la sociedad a empatizar con ese dolor no humano.

(Qué implica considerar a la naturaleza una victima? En términos de justicia transicional, significa que

la naturaleza sufrié dafios graves e injustos a causa de acciones humanas en la guerra, y que por tanto




seria acreedora de verdad, rehabilitacion, reparacion y garantias de no repeticion, andlogamente a lo
exigido para las victimas humanas (Jaramillo & Rojas, 2022). Evidentemente, la naturaleza no puede
acudir a tribunales ni narrar su propia experiencia, por eso se le ha llamado “victima silenciada”. Pero
la CEV actu6 de portavoz ético de esos dafios, dotando a la naturaleza de una dignidad moral en su
informe final. Si bien la Comision no tiene mandato para definir reparaciones, su acto de visibilizar el
sufrimiento ambiental es en si una forma de reparacion simbdlica: reconoce que bosques, rios, montafias
y animales fueron atravesados por la violencia y merece la pena contar su historia en el relato nacional.
Los dafios ambientales del conflicto armado colombiano fueron de gran magnitud, y el Informe Final
los documenta bajo la idea de una “naturaleza herida” (CEV, 2022a, tomo de Hallazgos). Entre los
ejemplos concretos recopilados por la Comision (CEV, 2022b; 2022d) se destacan: la deforestacion
masiva de selvas para cultivos ilicitos y ganaderia extensiva (especialmente tras desplazar campesinos,
cuando actores ilegales usurparon tierras y talaron bosques); la contaminacion de aguas y suelos debido
a derrames de petroleo por atentados a oleoductos, vertido de quimicos de narcotrafico en rios, residuos
toxicos de armamento (metralla, explosivos, minas antipersonales) e incluso por la acumulacioén de
cadaveres en rios y quebradas tras masacres; el uso de agentes quimicos como arma, destacando de
nuevo las fumigaciones con glifosato que “han secado todo” segln testimonios, acabando con cultivos
nativos y envenenando ecosistemas enteros; los bombardeos aéreos que causaron incendios forestales y
crateres en la tierra mas alla de los objetivos militares; la pérdida de fauna por la guerra, con especies
locales diezmadas o desplazadas —al punto que en algunas zonas “los pdjaros dejaron de cantar” tras
aflos de combates, segun relatan campesinos (CEV, 2022b). Cada uno de estos dafios materiales al
ambiente es presentado no solo como “efectos colaterales” sino como agravios en si mismos,
reconociendo intrinsecamente el valor de la vida no humana y la interdependencia con las comunidades.
Un aspecto revelador es como la CEV combina datos duros con testimonios sensibles para transmitir la
dimension del daio ecologico. Por ejemplo, incluye cifras alarmantes de hectareas deforestadas y litros
de quimicos vertidos, pero también recoge la voz de quienes describen que “el monte tiene secretos de
dolor... su vegetacion no es la misma cuando nos cuenta el dolor” (testimonio citado en CEV, 2022b).

Asi, la devastacion ecologica no se comunica unicamente en términos técnicos, sino como una pérdida

sentida culturalmente: un monte arrasado equivale a un silencio o a un vacio en la memoria de la




comunidad. Este enfoque enlaza con la idea de memoria biocultural (Toledo & Barrera-Bassols, 2009),
donde el entorno natural lleva impresas las memorias de un pueblo. La naturaleza herida es, entonces,
parte del trauma colectivo.

Las implicaciones de reconocer a la naturaleza como victima son profundas para la justicia transicional
y la construccion de paz. Por un lado, se amplia el campo de la reparacion: ya no se trata solo de reparar
a personas y comunidades, sino de considerar la reparacion ecoldgica como parte integral de la sanacion
posconflicto. De hecho, se han planteado propuestas de justicia ambiental transicional que incluyen
restaurar ecosistemas dafiados por la guerra y compensar de alguna forma esas pérdidas (Jaramillo &
Rojas, 2022; Martinez, 2023). En Colombia, la JEP ha empezado a recibir informes técnicos sobre
afectaciones ambientales en contextos de conflicto (CENSAT, 2022), un paso inicial para incorporar
estos temas en los procesos judiciales de verdad y responsabilidad. Por otro lado, este reconocimiento
invita a una reflexion ética: si aceptamos a la naturaleza como victima, ;qué obligaciones emergen? La
Comision sugiere algunas en sus recomendaciones, por ejemplo, la proteccion urgente de lideres
ambientales (quienes han actuado como “defensores” de esa victima), la inclusion del enfoque ambiental
en las garantias de no repeticion, y la necesidad de reconciliarse también con la tierra dafiada (CEV,
2022a). Esto ultimo fue enfatizado por el presidente de la CEV, Francisco de Roux, quien afirmé que
Colombia debe “reconciliarse con la naturaleza que fue herida” tanto como entre los propios
colombianos, conectando la paz con la restauracion ecoldgica (de Roux, 2022, discurso de cierre).

En suma, la naturaleza como victima silenciada adquiere voz en el Informe Final de la CEV, rompiendo
con una tradicion antropocéntrica en los relatos de la guerra. Esta ampliacion del concepto de victima
es coherente con una vision de paz positiva ampliada (Galtung, 1990) donde la ausencia de violencia
directa no basta; es necesario también sanar las violencias estructurales y ecologicas subyacentes.
Autores como Gudynas (2020) y Jiménez-Bautista (2021) sostienen que una paz duradera en contextos
de alta biodiversidad implica reconocer derechos y dafios de la naturaleza. Colombia, con este Informe,
da un paso pionero en esa direccion, aunque persisten desafios enormes para traducir la retorica en

accion: ;Como reparar un bosque arrasado? ;Como “sanar” un rio envenenado? Son preguntas abiertas

que deberan enfrentar las instituciones y comunidades en el posconflicto.




La naturaleza como agente de memoria: paisajes que recuerdan la guerra

Ligada a la nocion de naturaleza victima, pero con matices propios, esta la idea de la naturaleza como
testigo y agente de memoria del conflicto armado. Decir que la naturaleza fue testigo significa reconocer
que el entorno natural presencid los hechos de violencia —estuvo alli durante masacres, combates,
desplazamientos— y que de alguna manera conserva huellas o recuerdos de esos hechos (CEV, 2022b).
Implica también atribuirle a la naturaleza la capacidad de “dar testimonio” de lo ocurrido, ya sea a través
de cambios visibles en el paisaje o mediante la interpretacion que las comunidades hacen de sefiales en
su entorno. Esta nocidon, que combina elementos literales y simbolicos, ha capturado la imaginacion
tanto de académicos como del publico lector del Informe Final por su caracter casi poético y
profundamente filosofico (Villegas & Castrillon, 2020).

El Informe Final desarrolla la idea de la naturaleza testigo principalmente en el tomo testimonial y el
capitulo ambiental. De hecho, algunos apartados llevan titulos sugerentes como “Emisarios de la
naturaleza” o “Dialogos con la naturaleza” (CEV, 2022b), indicando esa interaccion entre las voces
humanas y el entorno. Un concepto medular proviene de las cosmovisiones indigenas: la creencia de
que la naturaleza tiene agencia y voz propias, pero son los humanos quienes deben aprender a escucharla
(Escobar, 2014; Latour, 2007). Esto se refleja en la cita mencionada en la seccion anterior: al aceptar el
dolor de la naturaleza, podemos relacionarnos con ella como testigo “de su sufrimiento y del de los
demas” (CEV, 2022b). Es decir, la naturaleza atestigua su propio padecimiento y el de las victimas
humanas que vivian con ella.

La CEV ofrece ejemplos concretos y muy vividos de como la naturaleza “recuerda” la guerra en la
memoria colectiva:

Arboles con cicatrices de bala: Campesinos narraron que, tras tiroteos en sus fincas, encontraron arboles
con metralla y balas incrustadas en sus troncos. Esos arboles literalmente llevan la memoria fisica del
enfrentamiento. Un testigo sefald un viejo arbol con agujeros de bala diciendo que “ese drbol vio como
mataron gente alli y aun guarda esos recuerdos” (citado por CEV, 2022b, parafrasis). El arbol se
convierte asi en un testigo silencioso que no olvida, una suerte de “archivo viviente” de la violencia.

El rio que habla la verdad: En varias regiones, los rios fueron usados macabramente para desaparecer

cuerpos de victimas (lanzandolos corriente abajo). Comunidades del Cauca, Putumayo y Antioquia




relataron que “el rio nos fue contando lo que paso”, pues dias después de una masacre los cadaveres
aparecian rio abajo, o los peces morian por la sangre envenenando el agua. En el emblematico caso del
rio Atrato (Chocd), la gente decia: “El rio, que era vida, lo convirtieron en un cementerio”, porque en
su cauce aparecieron innumerables victimas del conflicto. Esta frase fue rescatada en el Informe Final
(y de hecho titul6 un articulo de Villegas & Castrillon, 2020) para ilustrar como el rio testimonia la
violencia sufrida en su corriente. Incluso se describen rituales comunitarios de duelo donde se “le
pregunta” al rio por los desaparecidos, reconociéndolo como un portador de la verdad negada.

El silencio de los péjaros: El propio titulo del volumen testimonial de la CEV, Cuando los pdjaros no
cantaban, alude a un fendmeno observado por muchas comunidades: tras hechos atroces, la naturaleza
enmudecia. En zonas de masacres o bombardeos, desaparecia el canto de las aves y el monte quedaba
silencioso —lo que los pobladores interpretaban como sefial de que algo terrible habia ocurrido. Un
entrevistado recordé que después de una incursion armada “ya no se escuchaba al colibri ni al ara; ese
silencio era la forma en que la naturaleza nos contaba que estaba de luto” (CEV, 2022b, testimonios
combinados). Aqui el silencio deviene testimonio elocuente, una manifestacion negativa (ausencia de
sonidos) que comunica pérdida y dolor.

Cambios en el bosque: Un guardabosques relatod que un cazador experto sabe cuando “paso algo anormal
en el monte” por el color o la forma del bosque, percibiendo alteraciones sutiles (p. ej., arboles
quemados, vegetacion marchita irregularmente) como mensajes de que ocurrié una tragedia (CEV,
2022b). Esta personificacion del monte como mensajero refleja nuevamente la idea de la naturaleza
enviando seriales codificadas que los humanos sensibles pueden leer.

Manifestaciones de la tierra: En testimonios de comunidades indigenas y afro se menciona que la
naturaleza protesta frente al agravio. Por ejemplo, que tras la deforestacion y violencia, la Madre Tierra
se “queja” con derrumbes, inundaciones u otros fendmenos (CEV, 2022b). Aunque en términos
cientificos podriamos explicar que la pérdida de bosque provoca deslizamientos, la expresion
comunitaria es dotar de agencia a la Tierra: “la Madre Tierra protesto”. La Comision incluye estas
voces sin descalificarlas, dandoles legitimidad testimonial como otra forma de interpretar los hechos.

Desde un punto de vista tedrico, esta nocion de naturaleza como testigo conecta con el llamado giro

ontolégico en ciencias sociales, que cuestiona la separacion rigida entre sujetos humanos y objetos




naturales (Escobar, 2016; de la Cadena, 2015). En ontologias relacionales propias de pueblos indigenas,
afrodescendientes y campesinos, la linea entre humano y no-humano se difumina: humanos, animales,
plantas, espiritus, paisaje, todo esta interconectado en una comunidad de vida (Santos, 2014; Viveiros
de Castro, 2010). Desde esa vision, es natural pensar que la naturaleza “dio testimonio” en los relatos
de estas comunidades, porque los testigos humanos incorporaron al ambiente en sus narrativas. Un
ejemplo citado es el de una lideresa afro del Pacifico que dijo: “El manglar conocia nuestros pasos,
nuestras voces... no conocia el paso de la guerra; igual que nosotros, se confundio”. Esta metafora, en
primera persona plural, equipara la experiencia del manglar con la de la comunidad: ambos eran
inocentes, ninguno entendia la irrupcion de la violencia. Aqui la naturaleza deja de ser “el Otro” y
deviene un sujeto colectivo que comparte la memoria del sufrimiento.

Un estudio académico de Villegas & Castrillon (2020) analiz6 precisamente esta tematica. Estos autores
concluyen que la CEV “no tuvo una comprension homogénea sobre la naturaleza” —es decir, presenta
multiples facetas— pero que “la mds interesante es la que permite pensar a la naturaleza como testigo
del dario que le han infringido” (Villegas & Castrillon, 2020, p.95). Sefialan ademds que esta
interpretacion no es invencioén de la Comision, sino que surge de: (i) el cardcter relacional de las
ontologias de las comunidades que testificaron, (ii) e/ cardcter politico de dichas ontologias (es decir,
reivindicar a la naturaleza como testigo es un acto politico de afirmacion cultural) y (iii) la idea de que
la naturaleza en si produce y emite signos, siendo la comunicacion una propiedad inmanente de la vida.
En otras palabras, la Comision de la Verdad recoge un saber local —que la naturaleza vio y recuerda—y
lo eleva a reconocimiento publico, dotandolo de validez politica y epistemologica. Este respaldo
académico sugiere que la idea de la naturaleza testigo tiene una profundidad filosofica y ética
importante: nos invita a considerar seriamente los signos del ambiente (desde arboles baleados hasta
silencios) como parte del acervo testimonial que debe integrar la memoria historica.

En la practica de la justicia transicional colombiana, esta concepcion tuvo manifestaciones simbolicas.
Por ejemplo, la Comision organizé actos de reconocimiento en sitios naturales afectados, como rios y
montafias, donde se escuchaban sonidos de la naturaleza junto con relatos humanos, a modo de “relatos

sonoros de la memoria” (CEV, 2022a). Estos actos rituales buscaban honrar tanto a las victimas

humanas como a la naturaleza herida, y permitian a las comunidades dialogar con el territorio en




ceremonias de perdon y homenaje. Tales experiencias se acercan a lo que algunos llaman memoria
ambiental o memoria biocultural, donde restaurar un ecosistema o conservar un lugar sagrado se
convierte también en un acto de recordacion y reconciliacion (Toledo, 2010; Ospina, 2019).
Comunidades en Colombia han emprendido, por ejemplo, jornadas de reforestacion conmemorativa —
sembrando arboles en honor a victimas humanas y no humanas—, o la construccion de jardines de
memoria donde antes hubo violencia, integrando asi la regeneraciéon ecologica con la reparacion
simbolica (Hernandez Delgado, 2018; Educapaz, 2023).

En conclusion, la naturaleza como agente de memoria en el Informe Final amplia el alcance de la
memoria histérica para incluir a los “no humanos” que sufrieron la guerra. Esta inclusion tiene varias
implicaciones. En lo social, convoca a una empatia ampliada: entender que la guerra empobrecio a
Colombia no solo en vidas humanas sino también en patrimonio natural. En lo epistemologico, valida
formas de narrar el pasado que provienen de epistemologias no occidentales, haciendo justicia cognitiva
a comunidades cuya relacion con el entorno es parte esencial de su identidad (Santos, 2014). Y en lo
politico, refuerza la demanda de reparar los paisajes dafiados como parte de la no repeticion: los arboles
baleados y los rios contaminados nos “dicen” que hay heridas pendientes por sanar. Como sugiere
Baquero (2021), incorporar la dimension ecoldgica en la memoria colectiva abre camino hacia una ética
del cuidado que abrace a los ecosistemas como parte del tejido social dafiado. La memoria ambiental,
por tanto, no es solo contemplacion del pasado, sino también una guia para la accidon presente en la
reconstruccion territorial posconflicto.

La naturaleza como sujeto de derechos: verdad histérica y constitucionalismo ecolégico

Otra innovacion destacada del Informe Final de la CEV es como conecta la verdad historica con avances
recientes en el reconocimiento juridico de la naturaleza como sujeto de derechos. En los tltimos afios,
Colombia se ha posicionado a la vanguardia del llamado constitucionalismo ecoldgico, gracias a varias
sentencias judiciales que han otorgado personalidad juridica o derechos propios a elementos de la
naturaleza (Vélez, 2019; Kauffman & Martin, 2017). La CEV recogio estos desarrollos legales dentro

de su narrativa, sugiriendo que la busqueda de la verdad y la reconciliacion debe articularse con la

implementacion de tales derechos ecoldgicos. En otras palabras, la paz con la naturaleza requiere no




solo gestos simbolicos, sino también cambios normativos e institucionales que aseguren la proteccion
de los ecosistemas.

El Informe Final hace referencia explicita a varias sentencias historicas. La mas paradigmatica es la
Sentencia T-622 de 2016 de la Corte Constitucional de Colombia, que declar6 al rio Atrato (en el Choco)
como sujeto de derechos, otorgandole derecho a la proteccion, conservacion y restauracion, y
nombrando representantes legales de las comunidades locales para velar por él (Corte Constitucional,
2016). Este fallo, resultado de una tutela interpuesta por comunidades étnicas afectadas por la mineria,
marcéd un precedente global al reconocer por primera vez un rio como entidad con derechos
bioculturales. Le siguieron otras decisiones notables: la Sentencia STC-4360 de 2018 de la Corte
Suprema de Justicia, que reconocid a la Amazonia colombiana como sujeto de derechos en el contexto
de la lucha contra la deforestacion (Corte Suprema de Justicia, 2018); la Sentencia T-361 de 2017 sobre
el Paramo de Pisba y la Sentencia T-342 de 2020 sobre el rio Atrato (implementacion); y la Sentencia
T-294 de 2020, que extendio proteccion a otro ecosistema estratégico (paramo de Santurban, relativo a
la preservacion del agua). Todas estas decisiones configuran un nuevo marco juridico donde la
naturaleza es reconocida como portadora de derechos fundamentales —un sujeto y no un mero objeto.
La CEV menciona estos hitos jurisprudenciales para subrayar que su propio reconocimiento de la
naturaleza victima/testigo dialoga con esta evolucion legal: verdad y justicia se encuentran en la nocion
de dar voz y respeto a la naturaleza.

Este enlace se evidencia en las recomendaciones del Informe Final, que instan a alinear las garantias de
no repeticion con el cumplimiento de los derechos de la naturaleza ya reconocidos (CEV, 2022a,
Hallazgos). Por ejemplo, la Comision sefiala que la proteccion del rio Atrato y la Amazonia —ordenada
por las cortes— debe asumirse como parte de la construccién de paz territorial en esas regiones.
Asimismo, se resalta la importancia de integrar el enfoque de derechos de la naturaleza en la
implementacion del Acuerdo de Paz, especialmente en programas de desarrollo rural y sustitucion de
economias ilicitas, para asegurar que la restauracion ecoldgica acompaiie la reintegracion social

(Martinez, 2023). En esencia, la CEV legitima el constitucionalismo ecolégico como componente de la

verdad: reconoce que la justicia transicional en Colombia ocurre en un contexto donde la Constitucion




viviente incorpora a la naturaleza, y por tanto la verdad histérica debe reflejar esa nueva realidad
juridica.

No obstante, el Informe también advierte sobre las tensiones entre el reconocimiento legal y la
implementacion practica de estos derechos de la naturaleza. Por un lado, se celebra el caracter pionero
de Colombia en este ambito —“una innovacion en el ambito global”, lo llama la Comision (CEV, 2022d)—
pero por otro, se nota que persisten vacios para hacer efectivos esos derechos. A modo de ilustracion,
aunque el rio Atrato fue declarado sujeto de derechos en 2016, comunidades locales han expresado
frustracion por la lentitud en las acciones de restauracion y por continuas amenazas (como mineria ilegal
persistente) que siguen degradando el rio (Ruiz-Garcia, 2019). De igual forma, tras la sentencia de la
Amazonia (2018), la deforestacion en la region aumentd en los afios siguientes, evidenciando que el
fallo no detuvo de inmediato las dindmicas destructivas (IDEAM, 2023). La CEV recoge testimonios
de lideres ambientales que sefialan esta brecha: “En el papel nos dieron derechos para el territorio,
pero en la realidad seguimos luchando contra invasores” (CEV, 2022b, testimonios). Esto plantea un
desafio central: ;como traducir la figura del sujeto de derechos en mejoras concretas de gobernanza
ambiental?

La Comision sugiere que parte de la respuesta estd en fortalecer la participacion comunitaria en la
gestion ambiental posconflicto. Reconocer juridicamente a un rio o bosque como sujeto suele implicar
la creacion de guardianes o representantes (como ocurrio con el Atrato, donde se nombraron Guardianes
del rio de las comunidades locales). En el informe se destaca la necesidad de respaldar a estos guardianes
ambientales —muchos de los cuales arriesgan la vida en defensa del territorio (Global Witness, 2023)—
con garantias de seguridad, recursos y autoridad para cumplir su rol (Hernandez Delgado & Mouly,
2022). Esto conecta directamente con la proteccion de los lideres sociales y ambientales, un tema urgente
en Colombia pues, lamentablemente, es el pais con mayor nimero de defensores ambientales asesinados
en los ultimos afios (Global Witness, 2023). La CEV considera que salvaguardar a quienes cuidan la
naturaleza es parte de las garantias de no repeticion: si se sigue eliminando a los defensores del ambiente,
se perpetua el ciclo de violencia y degradacion.

En el plano conceptual, el reconocimiento de la naturaleza como sujeto de derechos en Colombia refleja

un cambio de paradigma hacia una ética biocéntrica (Gudynas, 2017). La CEV abona este cambio al




narrar los dafios contra la naturaleza como violaciones que requieren verdad y reparacion, casi
anticipando un “sujeto moral”. ;Esto resond con ideas clasicas como la de Christopher Stone (1972)
Should Trees Have Standing?, quien argumento6 hace décadas que el entorno natural deberia tener voz
en tribunales a través de representantes legales. Hoy Colombia materializa esa idea; y la Comision la
integra al discurso de paz, sefialando que reconciliacion con la naturaleza es un pilar para la
reconciliacion nacional. En palabras de un comisionado: “Asi como reconocemos la dignidad de las
victimas humanas, reconozcamos la dignidad de la Madre Tierra” (CEV, 2022¢).

En sintesis, el Informe Final de la CEV refuerza la nocion de que la verdad historica y la justicia
constitucional ecoldgica deben avanzar de la mano. No se trata solo de documentar el pasado, sino de
sentar bases para un futuro distinto donde la naturaleza tenga garantias. Las sentencias T-622/2016,
STC-4360/2018, T-294/2020, entre otras, son faros legales que la Comision trae al terreno de la
memoria: le recuerdan al Estado su obligacion de reparar el dafio ambiental de la guerra y prevenir
nuevas violencias ecoldgicas. Sin embargo, el informe también realista al reconocer que el camino de
la implementacion es complejo. Para lograr una paz con la naturaleza efectiva, Colombia debera
fortalecer la institucionalidad ambiental, empoderar a comunidades locales en la toma de decisiones
sobre sus territorios, y conciliar el modelo de desarrollo econdmico con los limites que imponen los
derechos de la naturaleza (Gudynas, 2020). El testimonio de la naturaleza en la verdad nacional es
también un llamado a repensar las politicas: por ejemplo, detener proyectos extractivos insostenibles en
areas de posconflicto, impulsar economias sustentables y restaurar ecosistemas degradados como parte
de las reparaciones integrales (Martinez, 2023). Asi, la justicia transicional se amplia hacia una justicia
ecologica transicional donde victimas humanas y naturaleza comparten el centro de la agenda de paz.
Cosmovisiones en disputa: Madre Tierra, ser sagrado y pluralismo de saberes

La representacion de la naturaleza en el Informe Final de la CEV no se limita a categorias juridicas o
morales, sino que también incorpora las cosmovisiones y espiritualidades de los pueblos étnicos de
Colombia. Esto refleja un esfuerzo deliberado de la Comision por abrazar la diversidad cultural del pais
en su narrativa de verdad. En particular, a través del Enfoque Etnico (uno de los enfoques transversales

del mandato de la CEV) se visibilizaron las visiones indigenas y afrodescendientes que entienden la

naturaleza como Madre Tierra, ser vivo dotado de espiritu y miembro de la comunidad. Estas




concepciones, que a veces chocan con la vision occidental de la naturaleza como recurso o propiedad,
quedaron plasmadas sobre todo en el Capitulo Etnico: La Colombia profunda (CEV, 2022¢) y en
testimonios recogidos en territorios ancestrales.

El término “Madre Tierra” aparece de manera prominente en el Informe Final y en las actividades de la
Comision. Vale recordar que la nocion de Madre Tierra ha sido reconocida formalmente en instrumentos
internacionales (por ejemplo, la Declaracion Universal de los Derechos de 1a Madre Tierra, Cochabamba
2010) y en la Constitucion de Bolivia y Ecuador, pero en Colombia su presencia ha sido mas cultural
que legal. La CEV, sin embargo, valid6 este concepto en su lenguaje y practica. Un ejemplo notable
fueron los llamados “Laboratorios de Verdad en el vientre de la Madre Tierra” —espacios de encuentro
y didlogo que la Comision organizd6 con comunidades indigenas en sitios naturales sagrados,
incorporando rituales tradicionales (CEV, 2022c). Estas ceremonias implicaron, por ejemplo, ingresar a
cuevas o cerros madre considerados el vientre de la tierra, para realizar alli actos simbdlicos de memoria
y reconciliacion. El uso de esta terminologia indica que la Comision reconocio a la naturaleza no solo
como un sujeto abstracto de derechos, sino como una entidad sagrada y nutriente en la cosmovision de
muchos colombianos.

Los testimonios de lideres espirituales indigenas recopilados por la CEV son reveladores. Mamos de la
Sierra Nevada, th€ walas del pueblo Nasa, jaibanas del Chocé —cada uno con su tradicion— manifestaron
que la guerra ofendi6 a la Madre Tierra y rompi6 el equilibrio del mundo espiritual. Se narré como el
asesinato de mamos y sabedores por actores armados fue percibido como un ataque doble: no solo
mataban a una persona, sino que “rompian el didalogo con la Madre Tierra” al eliminar a quien servia
de mediador con ella (CEV, 2022¢). El antropologo F. Castillejo, citado en el informe, resume que “una
de las mayores rupturas [que dejo la guerra] es la ruptura con lo sagrado” (Castillejo, 2017, p.88),
refiriéndose a esa desconexion con la Madre Tierra causada por la pérdida de autoridades espirituales.
La CEV documenta casos concretos, como la masacre de mamos arhuacos en la Sierra Nevada de Santa
Marta a manos de paramilitares, o el asesinato de curanderos amazodnicos por la guerrilla acusandolos
de brujeria. Estos hechos, ademas de su tragedia humana, tuvieron un impacto cé6smico-comunitario:

“Al matar a un mamo, se pierde un conocimiento ancestral... toma 30 o 40 arios formar uno” sefiala el

informe, evidenciando un vacio espiritual y practico dejado en la comunidad. Sin esos sabedores, la




comunidad queda sin quien interprete la voz de la Sierra o la selva, lo que la hace mas vulnerable frente
a proyectos extractivos y amenazas externas.

Asi, la Comision logré articular la nocion de violencia cultural (Galtung, 1990) con la ecolégica: la
guerra implico una agresion a la cultura y espiritualidad ligada al territorio. Desde la teoria de la paz
imperfecta (Munoz, 2001; Jiménez-Bautista, 2017), esto sugiere que la paz no puede lograrse sin resarcir
también esas rupturas simbdlicas y cosmoldgicas. En la practica, el Informe Final aboga por una justicia
cognitiva (Santos, 2014) que reconozca los saberes ancestrales en la construccion de la paz. Por ejemplo,
recomienda apoyar los planes de vida de pueblos étnicos y sus propias estrategias de cuidado del
territorio como garantias de no repeticion (CEV, 2022c¢). Esto equivale a decir que las politicas publicas
posconflicto deben incorporar la vision de territorio como ser vivo, donde desarrollo no signifique
devastacion, sino armonia con la naturaleza.

Otra nocioén emergente en el Informe es la de la naturaleza como sanadora. Si bien gran parte del discurso
se enfoca en la naturaleza herida, también se recogen relatos de como la propia naturaleza ayudé a sanar
a personas traumatizadas. Victimas contaron que sembrar un jardin, reforestar una ladera o simplemente
volver a caminar el monte les sirvio de terapia para sobrellevar el duelo y reencontrar sentido (CEV,
2022b). La Comision incluso facilitd algunas iniciativas de sanacion eco-psicosocial, llevando a
victimas de distintos bandos a realizar rituales de perdon en el bosque o junto a un rio, simbolizando
que la naturaleza acoge y cura (CEV, 2022a). Estos esfuerzos sugieren que la naturaleza puede ser agente
de paz, no solo en el plano material (por ejemplo, brindando medios de vida sostenibles) sino en el plano
espiritual y emocional (Boff, 2000). Aunque la CEV no profundiz6 tedricamente en ello, se vislumbra
un enfoque que podriamos llamar eco-terapia comunitaria o sanacion biocéntrica, donde la restauracion
de ecosistemas va de la mano con la restauracion del tejido psicosocial. Esto amplia nuevamente el
horizonte de los estudios de paz: incorpora la paz interior y la reconciliacion con la vida no humana
como dimensiones relevantes (Dietrich, 2013; Jiménez, 2017).

El Capitulo Etnico también introduce la idea de territorio es vida, territorio es cuerpo. En la Declaracién
Etnica de la CEV, los comisionados étnicos afirmaron: “Para nosotros, territorio es cuerpo y cuerpo

es territorio; el danio al territorio es danio al cuerpo-colectivo” (CEV, 2022c¢). Esta frase equipara

explicitamente a la naturaleza/territorio con el cuerpo de la comunidad. Es una potente metafora que,




como sefiala Escobar (2016), refleja un pluralismo ontologico: desde la vision de los pueblos de la Sierra
Nevada o del Pacifico, la selva, el rio, la montaia son extensiones de la comunidad humana, partes de
un organismo mayor. Entonces, destruir el bosque es herir a la comunidad; contaminar el rio es enfermar
a la sociedad. Este tipo de pronunciamiento en el Informe Final representa un claro ejemplo de
epistemologias del Sur en accion (Santos, 2014), donde conocimientos subalternos encuentran espacio
en un documento oficial de la verdad nacional.

Por contraste, el Informe también evidencia las tensiones entre estas cosmovisiones y las narrativas
occidentales dominante. Durante décadas, la vision estatal desarrollista tratd la naturaleza
principalmente como recurso econémico a explotar para el progreso, y consideré6 muchas practicas
culturales ancestrales como obstaculos al desarrollo o simple folklore. El hecho de que la Comision de
la Verdad —una entidad del Estado— adopte conceptos como Madre Tierra y avale rituales tradicionales
es en si un acto de contrapoder epistémico: legitima saberes antes marginalizados (Mignolo & Walsh,
2018). Sin embargo, la pregunta queda abierta: ;como traducir estas cosmovisiones en politicas ptblicas
efectivas?. El riesgo es que queden como meros simbolos si la institucionalidad no incorpora realmente
el enfoque étnico en la planeacion. Por ejemplo, las comunidades insisten en la importancia de la
soberania alimentaria y la seguridad ambiental: que se les garantice el manejo auténomo de sus semillas,
sus bosques y fuentes de agua para que no se repitan nuevas violencias (CEV, 2022c¢). Si estas demandas
no se materializan en acciones —como la titulacion de territorios colectivos, la proteccion de areas
sagradas, o la consulta previa rigurosa frente a proyectos extractivos— la paz seguira incompleta desde
su perspectiva (Restrepo & Caballero, 2018).

Finalmente, cabe sefalar que las narrativas del Informe Final en torno a la naturaleza también apuntan
hacia la formulacion de una Paz Ambiental o Paz con la Naturaleza como nocion integradora. Aunque
la CEV no utiliza directamente el término “paz con la naturaleza” en sus titulos, el hecho de haber
integrado la dimension ambiental en su esclarecimiento sienta un precedente fundacional para hablar de
paz socio-ecologica en Colombia (Jiménez-Bautista, 2021; Ide, 2018). En uno de sus discursos, el
presidente de la Comision, Francisco de Roux, declard: “No puede haber paz positiva en Colombia si

se ignora la devastacion ecologica causada por la guerra y si no reorientamos nuestra relacion con la

tierra” (de Roux, 2022). Esta afirmacion materializa la idea de Galtung (1969) de que la paz positiva




incluye la armonia con el entorno, y se alinea también con la propuesta de Paz Gaia de Jiménez-Bautista
(2019) que aboga por una reconciliacion con la Madre Tierra desde una ética compleja. En suma, las
cosmovisiones indigenas/afro no quedan relegadas a una seccion folclérica, sino que impregnan la
vision global del Informe: proponen que la reconciliacién nacional implica un reencuentro espiritual y
practico con la naturaleza, reconociéndola como base de la vida y de la diversidad cultural.

Hacia una paz socio-ecoldgica: sintesis de hallazgos e implicaciones

Los hallazgos anteriores muestran que la Comision de la Verdad de Colombia posiciona a la naturaleza
como un actor multiple dentro de la historia del conflicto y en las perspectivas de paz. A lo largo del
Informe Final, la naturaleza aparece, segtin el contexto, como botin y escenario de guerra, como victima
silenciada, como testigo y archivo de la memoria del horror, como sujeto portador de derechos, como
Madre Tierra sagrada para los pueblos, e incluso como agente potencial de sanacion y reconciliacion.
Esta rica polifonia de narrativas rompe con visiones reduccionistas —ya sea la vision instrumental que
ve la naturaleza solo como recurso, o la vision estrictamente ecologista que la veria solo como victima
pasiva— para presentarla en su complejidad de roles. En consecuencia, el Informe Final amplia las
fronteras de los estudios de paz y de la justicia transicional, incorporando dimensiones socio-ecoldgicas
que tradicionalmente habian sido marginales.

Una primera implicacion de ello es la necesidad de repensar la construccion de paz en términos
integrales, entendiendo la paz no solo como un asunto politico-social sino también socio-ambiental. La
idea de una paz socio-ecologica o paz ambiental cobra sentido a la luz de estos hallazgos. En contextos
de posconflicto, la construccion de paz debe incluir la restauracion de ecosistemas dafados, la gestion
equitativa de los recursos naturales y la solucion de conflictos ambientales locales (Ide et al., 2021;
Dresse et al., 2019). Esto coincide con la nocion de Environmental Peacebuilding desarrollada en la
literatura internacional, que aboga por integrar la conservacion ambiental y la cooperacion en torno a
los recursos como parte de las estrategias de consolidacion de paz (Conca & Dabelko, 2002; Johnson et
al., 2021). Colombia estaria dando un ejemplo concreto de esta integracion: la CEV, al visibilizar el

ambiente, sienta bases para que las instituciones de paz incluyan lineas de accion ecologicas (p. €j.,

programas de desminado con restauracion ambiental, planes de desarrollo rural sostenible, etc.). Como




apuntan Swain & Ojendal (2018), la superacion de un conflicto duradero exige abordar no solo las
heridas sociales sino también las heridas ecoldgicas y las causas ambientales de la violencia.

Otra implicacion clave es el respaldo a las iniciativas de base comunitaria de paz con la naturaleza. El
Informe Final no solo mira al pasado, sino que reconoce experiencias presentes de comunidades que
trabajan por la reconciliacion a través del cuidado ambiental. En sus relatos finales, la CEV menciona
iniciativas como las Escuelas agroecologicas de paz en el Cauca, los Guardianes del rio Atrato, las
Guardianas del agua en paramos, o proyectos de agroforesteria con excombatientes, entre otras (CEV,
2022a; Hernandez Delgado, 2018; Mouly, 2020). Estas experiencias —muchas nacidas tras el Acuerdo
de 2016— ejemplifican lo que se denomina paz desde abajo: esfuerzos locales donde comunidades
campesinas, indigenas, mujeres y jovenes construyen paz reconstruyendo sus territorios. Estudios
recientes documentan mas de un centenar de iniciativas de paz ambiental en Colombia, que incluyen
desde huertas comunitarias, reservas naturales de la sociedad civil, turismo ecoldgico para la
reconciliacion, hasta proyectos de energia renovable participativa (Hernandez Delgado & Mouly, 2022;
Villegas & Castrillon, 2020). La convergencia entre estas iniciativas y la narrativa de la CEV es
evidente: ambas conciben la paz como inseparable del entorno. Por ejemplo, excombatientes de las
FARC en algunas zonas optaron por la agroecologia en su proceso de reincorporacion, cultivando de
forma sostenible tierras que antes fueron escenario de guerra, en busqueda de “reconciliarse con la
montafia” y ofrecer modos de vida alternativos a la economia ilegal (Mouly, 2020). Estos casos muestran
en la practica lo que el Informe plantea en lo discursivo: que sanar la tierra y sanar la sociedad van de
la mano.

La CEV también conecta sus hallazgos con politicas y programas recientes. Se menciona, por ejemplo,
la iniciativa gubernamental “Bosques de Paz”, que busca reforestar areas afectadas por el conflicto
creando zonas protegidas dedicadas a la memoria de las victimas. Asimismo, los informes hacen
referencia a la importancia de los Programas de Desarrollo con Enfoque Territorial (PDET)
incorporando componentes ambientales para dar respuestas integrales en regiones golpeadas tanto por
la guerra como por la degradacion ecoldgica (DNP, 2021). Todo ello sugiere que las narrativas de paz

con la naturaleza han empezado a permear la planificacion institucional. Sin embargo, como destaca la

literatura, el éxito de estas iniciativas depende de garantizar sostenibilidad financiera, apoyo técnico vy,




sobre todo, seguridad en los territorios (Herndndez Delgado & Mouly, 2022). La persistente violencia
contra lideres ambientales y el control que alin ejercen economias ilegales en ciertas zonas representan
amenazas reales para cualquier esfuerzo de paz ambiental. Por ende, la paz con la naturaleza requiere
también un Estado capaz de brindar proteccion y presencia efectiva donde antes solo hubo abandono
estatal, para que las comunidades puedan ejercer la custodia de sus entornos sin temor (Gonzalez, 2018).
En el plano teorico, estos hallazgos invitan a enriquecer los marcos conceptuales de la paz. La teoria
clasica de Galtung sobre paz positiva se ve complementada con la idea de paz ecologica (Jiménez, 2017),
entendida como la superacion de la violencia hacia la naturaleza y la construccion de relaciones de
respeto entre sociedad y entorno. John Paul Lederach (1997) hablé de reconciliacion como la
restauracion de relaciones; aqui podriamos ampliar: la reconciliacion post-bélica en Colombia abarca
también reconciliarse con la tierra. Wolfgang Dietrich (2013) planted las “pazes” desde multiples
enfoques, incluyendo dimensiones relacionales y espirituales; la paz con la naturaleza seria una de esas
pazes plurales, integrando la dimension ecoldgica como esencial en contextos de conflictos por recursos.
Incluso la nocion de seguridad se transforma: ya no se piensa solo en seguridad del Estado o de las
personas, sino también seguridad ambiental (que los ecosistemas vitales no sean destruidos) y seguridad
humana ligada a un ambiente sano. En suma, se evidencia un paradigma emergente en el cual la Paz
con mayuscula incorpora a la Pachamama (Madre Tierra) como sujeto a considerar (Acosta, 2013;
Gudynas, 2020).

Finalmente, cabe resaltar la importancia de la participacion de las comunidades en dar contenido a esta
paz socio-ecologica. La CEV funciond como un espejo que devolvio las voces de la gente: fueron las
comunidades afro, indigenas, campesinas, victimas, excombatientes, las que aportaron muchas de estas
nociones (naturaleza testigo, Madre Tierra ofendida, etc.). Por tanto, las soluciones y caminos de paz
con la naturaleza también deben venir de ellas. La articulacion entre conocimiento local y accion
institucional es crucial. Experiencias de co-gobernanza ambiental, como las asociadas al rio Atrato
(donde un consejo de guardianes locales trabaja con agencias estatales), pueden ser un modelo replicable
(Ruiz-Garcia, 2019). Asimismo, la educacion para la paz en territorios rurales deberd incluir la

educacion ambiental, para que las nuevas generaciones crezcan valorando su entorno como parte de la

reconstruccion social (Educapaz, 2023).




En sintesis, la representacion de la naturaleza en el Informe Final de la CEV ensancha el horizonte de
los estudios de paz hacia lo socio-ecologico. Demuestra que en contextos de conflictos contemporaneos
—donde a menudo se entrelazan causas armadas y ambientales— la paz requiere un enfoque holistico que
atienda las dimensiones humanas y ambientales de forma integrada. Colombia, a través de esta
experiencia, aporta lecciones valiosas: la verdad y la memoria pueden servir no solo para dignificar a
las victimas humanas, sino también para catalizar procesos de sanacion de la Tierra; la justicia
transicional puede evolucionar hacia esquemas mas incluyentes que reparen el tejido socio-ecologico; y
la construccion de paz puede apoyarse en la capacidad regenerativa de la naturaleza y en los saberes
tradicionales que promueven la convivencia armonica con el entorno (Jiménez-Bautista, 2021). Esto
orienta hacia un paradigma de “paz integral” (Boulding, 2000) donde la paz con uno mismo, con el otro
y con la naturaleza son inseparables.

CONCLUSIONES

El Informe Final de la Comisiéon de la Verdad de Colombia representa un hito pionero en la
incorporacion de la dimension ambiental en un proceso de verdad y reconciliacion luego de un conflicto
armado. Sus contribuciones pueden resumirse en tres aspectos principales. Primero, visibilizo el dafio
ecoldgico masivo causado por décadas de guerra —lo que incluye deforestacion, contaminacion de rios,
pérdida de biodiversidad y ruptura de equilibrios territoriales— elevando estos hechos al estatus de
verdades historicas que deben ser reconocidas. Al nombrar a la naturaleza como victima y testigo, la
CEV llen6 un vacio narrativo: aquello que antes aparecia como “dafios colaterales” ambientales ahora
se entiende como parte central del sufrimiento infligido en el conflicto. Esto sienta las bases para que
las politicas de reparacion integral consideren también la rehabilitacion de ecosistemas dafiados y la
mitigacion de pasivos ambientales de la guerra (Jaramillo & Rojas, 2022).

Segundo, el Informe aporté una nocion integradora de “paz con la naturaleza” en el contexto de la
justicia transicional. Implicitamente, la CEV postula que la paz verdadera en Colombia debe incluir la
reconciliacion de la sociedad con sus entornos naturales. Esta vision trasciende la paz negativa (ausencia
de combate) y la tipica paz positiva (justicia social), sumando una tercera dimension: la paz ecoldgica o

socio-ecologica, donde humanos y naturaleza coexisten en relaciones no violentas, de cuidado y respeto

mutuo (Gudynas, 2017; Jiménez-Bautista, 2019). En la practica, esto implica articular los esfuerzos de




no repeticion y desarrollo posconflicto con la proteccién ambiental y el reconocimiento de los derechos
de la naturaleza. La CEV enlazé asi el proceso de paz con el movimiento global de derechos
bioculturales, mostrando que temas como el cambio climatico, la deforestacion o la seguridad hidrica
son también asuntos de paz. Colombia se perfila entonces como un laboratorio donde la construccion
de paz y la sustentabilidad ambiental convergen, con lecciones aplicables internacionalmente en el
emergente campo del environmental peacebuilding (Ide, 2018; Dresse et al., 2019).

Tercero, el Informe final revitalizd debates epistemoldgicos y culturales al incorporar las voces y
cosmovisiones de pueblos étnicos que conciben la naturaleza como Madre Tierra, ser vivo y sagrado.
Esto representa una apertura hacia la pluralidad de saberes en la construccion de la memoria colectiva.
La validacion de perspectivas indigenas y afrodescendientes en un documento oficial de esta
envergadura envia un mensaje potente: la reconciliacion requiere también una justicia cognitiva (Santos,
2014), es decir, valorar conocimientos subalternos que fueron historicamente relegados. En adelante,
cualquier politica de paz en Colombia debera considerar estos enfoques diferenciados —por ejemplo,
entendiendo que para ciertas comunidades la restauracion de sitios sagrados o la proteccion de especies
emblematicas puede ser tan importante como construir infraestructura basica—. La paz con la naturaleza,
en este sentido, enriquece la nocion de paz haciéndola mas intercultural, mas respetuosa de la diversidad
bioldgica y cultural que caracteriza al pais.

A pesar de estos avances, persisten desafios significativos para materializar las visiones del Informe
Final. Uno de los retos inmediatos es la implementacion de las reparaciones ambientales y las garantias
de no repeticion ecoldgicas sugeridas. ;Como se llevara a cabo la restauracion de cuencas hidrograficas
contaminadas o la reforestacion de zonas criticas? Esto requerira voluntad politica sostenida, asignacion
de recursos y coordinacion interinstitucional (Martinez, 2023). Ademas, se necesita fortalecer el rol de
la Jurisdiccion Especial para la Paz (JEP) en relacion con la naturaleza: hasta ahora sus casos priorizados
se centran en hechos contra personas, pero cabria preguntar ;jcémo integrar formalmente la naturaleza
como victima en los procesos judiciales de la JEP?. Explorar mecanismos para que la JEP aborde
crimenes ambientales del conflicto —por ejemplo, creando macrocases sobre ecocidio o tomando

testimonios de comunidades sobre dafios ambientales— seria un paso innovador y acorde al espiritu del

Informe.




Otro desafio critico es la proteccion de los lideres ambientales y comunitarios que hoy en dia impulsan
la paz con la naturaleza en los territorios. La triste realidad es que Colombia sigue siendo el pais mas
peligroso para los defensores ambientales, concentrando una alta proporcion de los asesinatos de lideres
ecoldgicos a nivel mundial (Global Witness, 2023). Cada guardidn del bosque que cae, cada lider
indigena amenazado, representa un revés no solo para los derechos humanos sino para la paz ambiental
que se quiere construir. Por tanto, urge que el Estado y la sociedad civil implementen medidas efectivas
de proteccion colectiva, fortaleciendo guardias comunitarias, sistemas de alerta temprana, y sobre todo
desmontando las estructuras ilegales (mafias de tierras, economias ilicitas) que siguen atentando contra
quienes cuidan la naturaleza (Hernandez Delgado, 2018). La paz con la naturaleza no podré florecer si
quienes la encarnan en territorio son silenciados con violencia.

La sostenibilidad de las iniciativas comunitarias es otro punto neuralgico. Como vimos, hay decenas de
proyectos locales que integran ambiente y paz, desde huertas urbanas hasta acuerdos de conservacion
en ex zonas rojas. Sin embargo, muchos de ellos dependen de apoyos internacionales temporales o del
voluntarismo de sus participantes (Hernandez Delgado & Mouly, 2022). Garantizar su continuidad exige
incorporarlos en las politicas publicas de largo plazo: por ejemplo, que los PDET y los planes de
desarrollo municipales asignen presupuesto a escuelas de paz ambiental, que el Ministerio de Ambiente
trabaje de la mano con cooperativas de excombatientes en programas de reforestacion productiva, o que
se creen incentivos econdmicos (pagos por servicios ambientales, ecoturismo comunitario) que hagan
viables estas iniciativas. Solo asi se pasara de experiencias aisladas a una verdadera estrategia nacional
de paz con la naturaleza.

Finalmente, surgen nuevas preguntas de investigacion y accidon a partir de esta convergencia entre
verdad, justicia transicional y naturaleza. Por ejemplo: ;Qué mecanismos juridicos o institucionales
permitirian integrar formalmente a la naturaleza como sujeto de reparacion en la JEP u otras instancias?;
(Como garantizar la participacion vinculante de las comunidades locales en los procesos de restauracion
ecoldgica y reparacion ambiental, de modo que sus saberes sean guia en las decisiones?; ;De qué manera
pueden traducirse las cosmovisiones étnicas sobre territorio y Madre Tierra en lineamientos de politica

ambiental y educativa, sin diluir su esencia?. Abordar estas cuestiones sera fundamental para consolidar

los avances logrados. Asimismo, seria valioso evaluar en el mediano plazo el impacto real de las




recomendaciones de la CEV en materia ambiental: jse detuvo la deforestacion en zonas priorizadas?,

(se crearon reservas ambientales de memoria?, se fortalecio la justicia ambiental en el posconflicto? El

proceso de paz colombiano continda, y con él la oportunidad de seguir innovando.

En conclusion, el legado del Informe Final de la Comision de la Verdad en Colombia radica en haber

entrelazado las tramas de la guerra con las tramas de la naturaleza, revelando que la reconciliacion tras

el conflicto armado no es solo entre victimas y victimarios humanos, sino también entre la sociedad y

la tierra herida. La paz con la naturaleza emerge asi como una nocién integradora y necesaria. Su

realizacion exigird esfuerzos coordinados en los ambitos legal, politico, comunitario y cultural, pero

ofrece un horizonte esperanzador: el de un pais que reconstruye sus relaciones sociales y ecoldgicas

sobre la base de la verdad, la dignidad y el cuidado mutuo entre humanos y naturaleza. Como reza el

propio lema del informe, “Hay futuro si hay verdad”, podriamos afiadir que hay futuro —para Colombia

y para el planeta— si hay verdad, justicia y paz también con la naturaleza.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

1. Acosta, A. (2013). El Buen Vivir: Sumak Kawsay, una oportunidad para imaginar otros
mundos. Abya Yala.

2. Boft, L. (2000). La dignidad de la Tierra: Ecologia, mundializacion y espiritualidad. La
emergencia de un nuevo paradigma. Trotta.

3. Boyd, D. R. (2021). The Rights of Nature: A Legal Revolution That Could Save the World.
ECSP Report No. 23, Wilson Center.

4, Castro, M. S.-B. (2022). Construccion de paz ambiental: una revisidon narrativa de su

conceptualizacion. The Qualitative Report, 27(10), 2161-2187. https://doi.org/10.46743/2160-

3715/2022.5564

5. CENSAT (2022). Informes técnicos entregados a la JEP sobre afectaciones ambientales en
contextos de conflicto. CENSAT Agua Viva, Bogota.

6. Comision para el Esclarecimiento de la Verdad (CEV). (2022a). Hay futuro si hay verdad.

Informe Final de la Comision de la Verdad de Colombia (Vol. 1, Hallazgos y

Recomendaciones). Bogota: CEV. Disponible en linea: https://www.comisiondelaverdad.co



https://doi.org/10.46743/2160-3715/2022.5564
https://doi.org/10.46743/2160-3715/2022.5564
https://www.comisiondelaverdad.co/

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

Comision para el Esclarecimiento de la Verdad (CEV). (2022b). Cuando los pdjaros no
cantaban. Historias del conflicto armado en Colombia (Vol. 2, Tomo de hallazgos
testimoniales). Bogota: CEV.

Comision para el Esclarecimiento de la Verdad (CEV). (2022c). La Colombia profunda: étnica
y campesina. En Capitulo Etnico: No es un mal menor. El enfoque étnico en el mandato de la
CEV. Bogota: CEV.

Comision para el Esclarecimiento de la Verdad (CEV). (2022d). Naturaleza, territorio y
conflicto. (Capitulo transversal del Informe Final). Bogota: CEV.

Conca, K., & Dabelko, G. (Eds.). (2002). Environmental Peacemaking. Woodrow Wilson
Center Press.

Correa, H., & Barreto, L. (2019). Ecologia y guerra: territorialidades disputadas en Colombia.

Territorios, (40), 77-101. https://doi.org/10.12804/revistas.urosario.edu.co/territorios/a.6793

Corte Constitucional de Colombia. (2016). Sentencia T-622 de 2016 (Reconocimiento del rio
Atrato como sujeto de derechos). Bogotd, Colombia.

Corte Suprema de Justicia de Colombia. (2018). Sentencia STC-4360 de 2018 (Reconocimiento
de la Amazonia como entidad sujeta de derechos). Bogota, Colombia.

Corte Constitucional de Colombia. (2020). Sentencia T-294 de 2020 (Proteccion de ecosistemas
estratégicos y derechos de la naturaleza). Bogota, Colombia.

de Roux, F. (2022). Discurso de clausura de la Comision de la Verdad, Bogota, 28 de junio de
2022. (Acceso por videos CEYV).

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2018). The SAGE Handbook of Qualitative Research (5" ed.).
SAGE.

Dietrich, W. (2013). Elicitive Conflict Transformation and the Transrational Shift in Peace
Politics. Palgrave Macmillan.

Dresse, A., Fischhendler, 1., Nielsen, J. @., & Zikos, D. (2019). Environmental peacebuilding:
Towards a theoretical framework. Cooperation and Conflict, 54(1), 99-119.

https://doi.org/10.1177/0010836718808331



https://doi.org/10.12804/revistas.urosario.edu.co/territorios/a.6793
https://doi.org/10.1177/0010836718808331

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

30.

31.

32.

Educapaz. (2023). Escuelas en paz con la naturaleza. Obtenido de https://educapaz.co
(consultado en agosto de 2025).

Escobar, A. (2014). Sentipensar con la tierra: Nuevas lecturas sobre desarrollo, territorio y
diferencia. Ediciones UNAULA.

Escobar, A. (2016). Sentipensar con la Tierra. Nuevas lecturas sobre desarrollo, territorio y
diferencia. Bogota: ICANH.

Galtung, J. (1969). Violence, peace, and peace research. Journal of Peace Research, 6(3), 167—
191.

Galtung, J. (1990). Cultural violence. Journal of Peace Research, 27(3), 291-305.

Global Witness. (2023). Standing Firm: The land and environmental defenders on the frontlines
of the climate crisis. Informe anual. Disponible en: https://www.globalwitness.org (consultado
en 2025).

Gonzalez, F. E. (2018). Conflictos por recursos naturales en Colombia: tensiones estructurales

y paz. Analisis Politico, 31(94), 37-64. https://doi.org/10.15446/anpol.v31n94.72078

Gudynas, E. (2017). Derechos de la naturaleza y ecologias politicas latinoamericanas. Revista
de Estudios Sociales, (60), 56—67.

Gudynas, E. (2020). Derechos de la naturaleza: Etica biocéntrica y politicas ecoldgicas. Revista
Derecho y Sociedad, 54(1), 11-30.

Haraway, D. (2016). Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene. Duke University
Press.

Hernandez Delgado, M., & Mouly, C. (2022). Paz ambiental en Colombia: Caminos
comunitarios y desafios institucionales. Popayan: Universidad del Cauca.

Hernandez Delgado, J. (2018). Guardianas del agua: mujeres y paz ambiental en los paramos.
Nomadas, (49), 61-80.

Homer-Dixon, T. (1999). Environment, Scarcity, and Violence. Princeton University Press.

Ide, T. (2015). Why do conflicts over scarce renewable resources turn violent? Global

Environmental Change, 33, 61-70.



https://doi.org/10.15446/anpol.v31n94.72078

33.

34.

35.

36.

37.

38.

39.

40.

41.

42.

43.

44.

45.

Ide, T. (2018). Environmental Peacebuilding (Chapter in Routledge Handbook of
Environmental Conflict and Peacebuilding, A. Swain & J. Ojendal, Eds.). Routledge.

Johnson, M., Rodriguez, L., & Quijano, M. (2021). Intrastate environmental peacebuilding: A
review of the literature. World Development, 137, 105150.

Jaramillo, M., & Rojas, M. (2022). Justicia ambiental transicional: propuestas para la inclusion
de la naturaleza en la reparacion. Revista Juridica de la JEP, 3(1), 45-71.

Jiménez, F. (2017). Paz ecoldgica y paz Gaia: nuevas formas de construir la paz. Revista Cultura
de Paz, 1, 7-29.

Jiménez-Bautista, F. (2019). Paz Gaia: una propuesta epistemologica desde el pensamiento
complejo. Revista de Estudios para la Paz, 15(1), 33-54.

Jiménez-Bautista, F. (2021). Paz con la naturaleza y justicia ambiental: una propuesta de paz
ecosistémica. Revista Cultura de Paz y Derechos Humanos (Univ. Javeriana Cali), 1(2), 45—
62.

Kauffman, C. M., & Martin, P. L. (2017). Constructing rights of nature norms in the US,
Ecuador, and New Zealand. Global Environmental Politics, 17(4), 62—82.

Klare, M. T. (2001). Resource Wars: The New Landscape of Global Conflict. Henry Holt.
Latour, B. (2007). Nunca fuimos modernos: Ensayo de antropologia simétrica. Buenos Aires:
Siglo XXI.

Lederach, J. P. (1997). Building Peace: Sustainable Reconciliation in Divided Societies.
Washington, DC: USIP Press.

Martinez, M. E. (2023). Derechos de la naturaleza y paz territorial en el posconflicto. Revista
Juridica Universidad de los Andes, 38(1), 55-75.

Martinez-Alier, J. (2002). El ecologismo de los pobres: conflictos ambientales y lenguajes de
valoracion. Barcelona: Icaria.

Mignolo, W., & Walsh, C. (2018). On Decoloniality: Concepts, Analytics, Praxis. Duke

University Press.




46.

47.

48.

49.

50.

51.

52.

53.

54.

55.

56.

57.

Mouly, C. (2020). Reincorporacion y agroecologia: procesos de paz ambiental desde
excombatientes. Colombia Internacional, (102), 93—115.

https://doi.org/10.7440/colombiaint102.2020.04

Mufioz, F. (2001). La paz imperfecta. Granada: Universidad de Granada, Instituto de la Paz y
los Conflictos.

Patton, M. Q. (2015). Qualitative Research and Evaluation Methods (4th ed.). SAGE.
Ruiz-Garcia, A. (2019). El rio Atrato como sujeto de derechos: alcances y desafios del fallo T-
622 de 2016. Revista de Derecho Ambiental, (35), 21-43.

Santos, B. de S. (2014). Epistemologias del Sur: la apuesta descolonial. Siglo XXI.

Stone, C. D. (1972). Should Trees Have Standing? — Toward legal rights for natural objects.
Southern California Law Review, 45(2), 450-501.

Swain, A., & Ojendal, J. (Eds.). (2018). Routledge Handbook of Environmental Conflict and
Peacebuilding. Routledge.

Toledo, V. M. (2010). Etica ambiental y justicia biocultural. Ecologia Politica, (39), 25-32.
Toledo, V. M., & Barrera-Bassols, N. (2009). La memoria biocultural: La importancia
ecologica de las sabidurias tradicionales. Barcelona: Icaria.

Verdad Abierta. (2022). Naturaleza, conflicto y posacuerdo (Informe especial multimedia).
VerdadAbierta.com, diciembre 2022.

Villegas, A., & Castrillon, C. (2020). Naturaleza como testigo del conflicto: una lectura desde
el Informe de la CEV. Criterios: Revista de Ciencias Juridicas, 36(2), 85-102.

Viveiros de Castro, E. (2010). Metafisicas canibales: Lineas de antropologia postestructural.

Katz.



https://doi.org/10.7440/colombiaint102.2020.04

