
 

 

  

EL REPAJE COMO EXPRESIÓN SIMBÓLICA 

ANDINO-CRISTIANA EN LA IGLESIA 

WASICHAKUY DE MARCAPATA 
 
 
 

THE REPAJE AS AN ANDEAN-CHRISTIAN 

 SYMBOLIC EXPRESSION IN THE WASICHAKUY  

CHURCH OF MARCAPATA 

 

 

 
Judith Fernández Ttito  

Universidad Nacional de San Antonio Abad del Cusco, Perú 



pág. 11964 
 

DOI: https://doi.org/10.37811/cl_rcm.v9i5.20495  

El repaje como Expresión Simbólica Andino-Cristiana en la Iglesia 

Wasichakuy de Marcapata 

 

Judith Fernández Ttito1 

jufetti300@gmail.com  

https://orcid.org/0009-0001-8198-4325   

Universidad Nacional de San Antonio  

Abad del Cusco 

Perú  

 

 

RESUMEN 

El objetivo principal consistió en analizar el repaje como una expresión simbólica andino-cristiana en 

la iglesia Wasichakuy de Marcapata.  La población de estudio estuvo constituida por 300 personas entre 

jóvenes y adultos mayores que participan frecuentemente en las actividades del repaje. La metodología 

fue de método cualitativo, tipo básico, nivel descriptivo y diseño no experimental, usando de 

instrumento de recolección la guía de entrevista. Los resultados evidenciaron que el repaje o 

Wasichakuy de la Iglesia de San Francisco de Asís en Marcapata es una expresión simbólica andino-

cristiana que reafirma la vigencia cultural mediante la renovación ritual de la paja del techo, asociada a 

orden y protección espiritual. Se identificó la presencia de mitos, ritos, prácticas de reciprocidad y 

elementos simbólicos como el ichhu, la ñiwa, el chawis y la mula, que expresan valores de cohesión 

social y responsabilidad comunal. Asimismo, se observó que los pobladores atribuyen a estos símbolos 

significados morales, sociales, religiosos y filosóficos, cuyo sentido se articula en el contexto ritual, 

consolidando el repaje como mecanismo de identidad y resistencia cultural, expresando la cultura y 

religión de los pobladores.  

 

Palabras clave: repaje, wasichakuy, expresión simbólica, símbolo, iglesia 

 

 

  

 
1 Autor principal 

Correspondencia: jufetti300@gmail.com  

https://doi.org/10.37811/cl_rcm.v9i5.20495
mailto:jufetti300@gmail.com
https://orcid.org/0009-0001-8198-4325
mailto:jufetti300@gmail.com


pág. 11965 
 

The Repaje as an Andean-Christian Symbolic Expression in the 

Wasichakuy Church of Marcapata 

 
ABSTRACT 

The main objective was to analyze repaje as an Andean-Christian symbolic expression in the 

Wasichakuy church of Marcapata. The study population consisted of 300 people, including youth and 

elderly adults who frequently participate in repaje activities. The methodology followed a qualitative 

approach, with a basic type, descriptive level, and non-experimental design, using an interview guide 

as the data collection instrument.The results showed that the repaje or Wasichakuy of the Church of 

San Francisco de Asís in Marcapata is an Andean-Christian symbolic expression that reaffirms cultural 

continuity through the ritual renewal of the church’s thatched roof, associated with order and spiritual 

protection. The presence of myths, rituals, reciprocity practices, and symbolic elements such as ichhu, 

ñiwa, chawis, and the mule was identified, all of which express values of social cohesion and communal 

responsibility. Furthermore, it was observed that the local people attribute moral, social religious, and 

philosophical meanings to these symbols, whose significance is articulated within the ritual context, 

consolidating repaje as a mechanism of identity and cultural resistance that expresses the community's 

culture and religion 

 

Keywords: repaje, wasichakuy, symbolic expression, symbol, church 

 

 

 

Artículo recibido 15 setiembre  2025 

Aceptado para publicación:  19 octubre 2025 

 

  



pág. 11966 
 

INTRODUCCIÓN 

La antropología estudia al ser humano en su contexto cultural, prestando especial atención a los 

símbolos como expresiones clave de identidad y cosmovisión (Fournier et al., 2010). Es en ese sentido 

el simbolismo adquiere gran relevancia, ya que permite comprender cómo las personas otorgan sentido 

a sus prácticas y tradiciones a través de signos cargados de significado cultural (Costilla, 2010). 

En las dinámicas cotidianas de las personas, los símbolos están constantemente presentes, formando 

parte de las prácticas y significados que configuran la vida social. Sin embargo, dentro de las 

comunidades, estos símbolos adquieren una mayor profundidad y complejidad, ya que se representan 

de manera más visible y significativa, integrándose en rituales, costumbres y expresiones que reflejan 

la identidad colectiva. Esta presencia intensificada permite a los miembros de la comunidad conectarse 

con sus raíces culturales y compartir un sentido común que trasciende el día a día individual. 

Además, los símbolos cumplen un rol fundamental como agentes integradores, pues no solo expresan 

aspectos culturales, sino que también funcionan como elementos estéticos y sociales que fortalecen los 

lazos entre los miembros de una comunidad. A través de manifestaciones simbólicas, como festividades, 

ceremonias y arte, se construyen y mantienen identidades colectivas que refuerzan la cohesión social. 

Un claro ejemplo de esta dinámica se observa en las diversas expresiones culturales distribuidas a lo 

largo del Perú, donde los elementos simbólicos juegan un papel central en la preservación y transmisión 

de tradiciones ancestrales, enriqueciendo así el patrimonio cultural nacional. 

En particular, en la ciudad del Cusco y sus alrededores, se observa una gran diversidad de actividades 

y expresiones culturales que incorporan numerosos elementos simbólicos, los cuales son fundamentales 

para la construcción de la identidad y la cosmovisión de sus habitantes. Estas manifestaciones reflejan 

la riqueza cultural de la región y la profunda conexión que las comunidades mantienen con sus raíces 

ancestrales.  

Entre estas expresiones, destaca una que integra de manera notable la fusión de creencias y 

cosmovisiones andinas y cristianas, mostrando cómo los pobladores han logrado mantener viva una 

tradición que mezcla elementos de ambas culturas. Esta manifestación simbólica, conocida localmente 

como el Wasichakuy, representa un claro ejemplo de la sincretización cultural que caracteriza a muchas 

comunidades del Cusco, y es fundamental para entender la manera en que se transmiten valores, saberes 



pág. 11967 
 

y prácticas que refuerzan el sentido de pertenencia y la continuidad histórica de la región. 

La práctica cultural del repaje es una labor comunitaria y tradicional en la que los habitantes de las 

zonas rurales coordinan y colaboran utilizando las formas de reciprocidad conocidas como ayni y 

minka. Cada fase de este proceso está impregnada de un significado simbólico con dimensiones míticas, 

sagradas y religiosas. En el caso del Wasichakuy realizado en la Iglesia de San Francisco de Asís, se 

reconoce la participación histórica de las comunidades, reflejada en su organización para llevar a cabo 

el trabajo de restauración del techo, utilizando materiales propios de la tradición andina. 

El repaje incluye diversos elementos simbólicos que requieren ser analizados desde múltiples 

perspectivas, incluyendo la percepción que tienen los participantes sobre ellos, el uso que les atribuyen 

y la interpretación desde la mirada del investigador. En este sentido, el estudio se centró en tres 

dimensiones: primero, la percepción de los pobladores de Marcapata sobre los símbolos, pues 

comprender cómo ellos interpretan cada uno de estos elementos resulta fundamental para entender su 

significado y relevancia dentro de la comunidad. Segundo, el sentido operacional, que examina el uso 

y la función que se les da a los símbolos durante la actividad, aspecto que en investigaciones anteriores 

ha sido poco explorado, ya que la mayoría se limita a describir el repaje sin comparar la percepción con 

el uso simbólico real. Finalmente, el sentido posicional, que considera el conjunto de elementos y 

acontecimientos representativos que integran el repaje, con el fin de obtener una comprensión más 

integral y profunda del simbolismo que encierra esta práctica cultural. 

Por todo lo expuesto, se evidenció la necesidad de realizar la investigación, cuyo objetivo principal fue 

interpretar los elementos simbólicos que forman parte del repaje como una manifestación andino-

cristiana en la Iglesia Wasichakuy de Marcapata. El estudio buscó profundizar en el significado cultural 

y espiritual de estos símbolos, reconociendo su valor como un patrimonio intangible que refleja la 

identidad, las creencias y la cosmovisión de la comunidad local. A través de este análisis, se pretendió 

contribuir a la valorización y preservación de estas tradiciones ancestrales, que constituyen un vínculo 

esencial entre el pasado y el presente de los habitantes de Marcapata, especialmente considerando que 

no existen estudios previos que hayan abordado en profundidad los elementos simbólicos presentes en 

esta actividad. 

  



pág. 11968 
 

METODOLOGÍA 

Para el desarrollo de la investigación, se trabajo con un enfoque cuantitativo, de tipo básico u 

observacional, con un nivel descriptivo, y con un diseño no experimental. 

La unidad de análisis fueron las expresiones simbólicas de la actividad del repaje. En cuanto a la 

población de estudio estuvo constituida por jóvenes y adultos del distrito de Marcapata que participaron 

en la actividad del repaje de la iglesia de Marcapata, y la muestra fueron 15 pobladores, denominado 

como entrevistados claves, de las diferentes comunidades que participan en la actividad.  

En lo que respecta a la recolección de datos, como técnica se utilizó la entrevista y como instrumento 

una guía de entrevista, así como también cámaras fotográficas, grabadoras y libretas de campo.  

RESULTADOS  

El Wasichakuy, entendido como el repaje de la iglesia de San Francisco de Asís en Marcapata, se lleva 

a cabo como una de las expresiones simbólicas más significativas de la articulación entre el pensamiento 

andino y el cristianismo.  

Esta actividad, que se realiza cada cuatro años, no responde únicamente a la necesidad de conservar la 

estructura física del templo, sino que expresa un sistema cultural complejo en el que confluyen la 

religiosidad, la organización comunal, los principios éticos y las prácticas rituales heredadas de la 

tradición andina. De manera general, el Wasichakuy tiene lugar el once de agosto, aunque la fecha 

exacta puede variar dependiendo de la temporalidad y las condiciones climáticas, pues se prefiere un 

día despejado que garantice el desarrollo adecuado de la faena. Durante esta celebración, que se extiende 

al menos por una semana, altera la dinámica social de toda la comunidad, se lleva a cabo un ritual 

consistente y profundamente cargado de símbolos.  Desde esta perspectiva, el Wasichakuy no es 

simplemente una reparación arquitectónica, o reposición de paja, si se quiere entender de forma simple, 

sino un acto ceremonial que condensa significados colectivos, refuerza los vínculos sociales y reafirma 

la identidad cultural de los marcapateños. En la actualidad, la actividad congrega a nueve comunidades 

campesinas: Qollana Marcapata, Sahuanqay, Puika, Qollasuyu, Inkakancha, Soq’apata de Qollasuyu, 

Waraqoni de Sawanqay y Unión Araza de Puyka. En el pasado, eran solo cuatro ayllus los encargados 

de la tarea, pero con el crecimiento poblacional y la segmentación interna, el número se amplió, 

manteniendo, no obstante, la misma lógica organizativa.  



pág. 11969 
 

Simbolismo de las estructuras jerárquicas y organizativas  

Cada comunidad se responsabiliza de cubrir una sección específica del techo del templo, en un esquema 

cuidadosamente organizado que garantiza la participación equitativa. Este reparto territorial no es 

arbitrario: responde a la lógica andina de complementariedad y reciprocidad (ayni y minka), principios 

que rigen las relaciones sociales y que, en este contexto, se traducen en cooperación colectiva. La faena 

se convierte así en un espacio ritual donde el trabajo manual adquiere una dimensión espiritual y 

simbólica. 

La estructura organizativa del Wasichakuy está marcada por jerarquías que poseen una fuerte carga 

simbólica y moral. En la cúspide se encuentra el Patrón o Carguyoq, figura central que no solo coordina 

las labores, sino que representa la autoridad ritual y social. Su elección recae en una persona que goza 

de prestigio y solvencia moral dentro de la comunidad, pues el cargo implica asumir gastos 

significativos para el desarrollo de la ceremonia. Estos gastos son interpretados no como pérdida 

económica, sino como una inversión ritual que garantiza bendiciones, fertilidad y prestigio social, 

fortaleciendo el vínculo con lo sagrado y consolidando su liderazgo. 

Junto al Patrón destaca la figura del Cabestrillo, autoridad encargada de organizar el traslado del ichhu 

desde las comunidades hacia la plaza principal. Su rol es clave porque dirige a los doce jóvenes que 

representan a las llamas, coordina la llegada de la paja y mantiene el orden durante este recorrido 

simbólico. El Cabestrillo, además, funge como mediador entre los carguyoq y los comuneros, 

asegurando que la faena se cumpla según las normas tradicionales. En esta estructura también se 

incluyen los Qollanas, quienes supervisan el cumplimiento de las obligaciones comunales y refuerzan 

la autoridad del Patrón, y el Kaywa, figura encargada de animar, organizar y mantener la cohesión entre 

los participantes. Cada uno cumple un papel que combina autoridad, responsabilidad y simbolismo, 

reafirmando que incluso las etapas más lúdicas están bajo control ritual. 

El Patrón no actúa solo; cuenta con un grupo de colaboradores denominados alféreces, ayudantes y 

mayordomos, cada uno con funciones específicas que van desde la organización logística hasta la 

supervisión de las normas comunales. La cadena jerárquica también incluye a los comuneros 

responsables del techado, cuya participación está regulada por obligaciones y sanciones que refuerzan 

el compromiso colectivo.  



pág. 11970 
 

Cada rol dentro de esta estructura no solo implica tareas concretas, sino que también otorga un estatus 

simbólico, reforzando el sentido de orden y cohesión social. 

En este entramado jerárquico se evidencia un principio fundamental: el poder no se ejerce de manera 

autoritaria, sino como servicio ritual. El liderazgo del Carguyoq, lejos de representar privilegio, expresa 

reciprocidad: quien asume el cargo se sacrifica por el bien común, asegurando su prestigio y la 

continuidad de la tradición. De esta manera, la estructura jerárquica del Wasichakuy refleja un orden 

simbólico que integra lo económico, lo religioso y lo social, convirtiendo la faena en un acto de 

reafirmación de la cosmovisión andina-cristiana. 

Este sistema no admite improvisaciones. Cada poblador conoce de antemano sus obligaciones y 

restricciones, existiendo sanciones para quienes incumplen. Las reglas no son meramente pragmáticas, 

sino que se encuentran cargadas de sentido moral, porque el Wasichakuy es percibido como una faena 

sagrada. Así, la participación no solo reafirma la cohesión social, sino que también refuerza valores 

como el ayni y la minka, principios de reciprocidad que sostienen el tejido comunitario. 

Simbolismo de actos rituales y sagrados  

El Wasichakuy inicia con el Haywarisqa, una ofrenda dirigida a la Pachamama y a los Apus, con el fin 

de solicitar permiso para intervenir el espacio sagrado del templo. Este acto expresa la concepción 

andina del territorio como un ser vivo, donde toda acción requiere reciprocidad. Durante el ritual se 

presentan k’intus de coca, chicha y alcohol, depositados y vertidos en libaciones sobre la tierra y los 

materiales, acompañados de palabras en quechua que invocan equilibrio y protección. Estos gestos 

revelan la lógica del ayni, asegurando que la intervención humana no rompa el orden cósmico. 

En este contexto, el Haywarisqa no es un simple preámbulo, sino un pacto simbólico que articula los 

tres planos de la cosmovisión andina: el Hanan Pacha (mundo superior), Kay Pacha (mundo terrenal) y 

Ukhu Pacha (mundo interior). Al mismo tiempo, se integran elementos cristianos como la bendición 

del sacerdote, el uso de la cruz y la presencia de imágenes de santos. Este sincretismo no genera 

contradicción, sino que refuerza la legitimidad de la ceremonia en dos universos simbólicos 

complementarios, donde lo andino y lo cristiano conviven sin perder su esencia.  

De esta manera, el inicio ritual del Wasichakuy convierte la faena comunal en un acto sagrado y de 

profunda identidad cultural.  



pág. 11971 
 

El conjunto de gestos y símbolos transforma el trabajo material en una experiencia liminal, un umbral 

donde se renuevan no solo los techos, sino también los lazos sociales y la memoria colectiva. Así, la 

ceremonia reafirma la identidad híbrida de la comunidad, enraizada en la tradición andina y al mismo 

tiempo vinculada al cristianismo, consolidando al Wasichakuy como una expresión simbólica única en 

los Andes. 

Un acto ritual simbólico que también se lleva a cabo al finalizar la actividad del repaje es la subasta de 

la mula, conocida como mula vendiy, la cual constituye el acto final del Wasichakuy y marca el cierre 

del ciclo ritual. No se trata de una simple venta, sino de un intercambio simbólico en el que se transfiere 

la responsabilidad del cargo y la continuidad de la tradición a los nuevos Carguyoq. El uso de dinero 

ficticio y la t’inka con bebidas evidencian que el valor económico es secundario frente al prestigio y la 

obligación social que implica asumir el cargo. 

Esta práctica refuerza la lógica de la reciprocidad andina (ayni), donde lo entregado no se agota en el 

objeto, sino que genera redes de prestigio y compromiso comunitario. La mula, más que un animal real, 

opera como un símbolo de fuerza, abundancia y autoridad ritual, mediando el paso entre un ciclo que 

concluye y otro que se proyecta. 

Al mismo tiempo, la subasta revela un mecanismo de reproducción cultural, asegurando la sucesión de 

cargos y el mantenimiento del orden social. Así, el Wasichakuy no solo renueva el techo del templo, 

sino también los vínculos, jerarquías y valores colectivos, reafirmando la cohesión del ayllu en torno a 

su identidad cultural. 

Simbolismo de los elementos simbólicos 

Durante el Wasichakuy, cada elemento utilizado adquiere una carga simbólica que trasciende su 

funcionalidad práctica, convirtiéndose en un medio de expresión ritual que articula el pensamiento 

andino con elementos cristianos.  

La paja (ichhu), material principal del repaje, no es solo un recurso vegetal para cubrir el templo, sino 

que representa la abundancia, el calor vital (qoñi) y la continuidad de la vida comunal. Su renovación 

cada cuatro años simboliza la necesidad de mantener el orden y la armonía con la naturaleza, evitando 

la entrada de fuerzas negativas que podrían alterar el equilibrio espiritual y social.  

  



pág. 11972 
 

La waylla, considerada de mayor calidad y resistencia que el ichhu, se destina para las partes más 

visibles y sagradas del templo, reforzando la idea de jerarquía también en los materiales. Su crecimiento 

lento (tres a cuatro años) y la obligación de cuidarla evidencian que no es un simple recurso, sino un 

bien protegido que exige reciprocidad: la naturaleza da, pero a cambio de respeto y cuidado. 

Ambos materiales son percibidos como guardianes sagrados que, al entrelazarse en el techado, forman 

una coraza espiritual sobre la iglesia, funcionando como una especie de “manto protector” que blinda 

el espacio sagrado de cualquier impureza. Este carácter simbólico se refuerza por la concepción de que 

la paja mantiene el qoñi (calor) del templo, protegiéndolo de la “frialdad” asociada con la desarmonía 

y el pecado. Para los marcapateños, cambiar estos materiales por otros —como la calamina— sería un 

acto sacrílego que rompería la cadena de transmisión cultural y espiritual, pues el ichhu y la waylla no 

solo cumplen una función práctica, sino que son portadores de memoria ancestral y de los principios de 

ayni y minka que sostienen la vida comunitaria 

Los wachus son divisiones del techo de la iglesia que organizan el trabajo comunal durante el 

Wasichakuy, y representan mucho más que simples parcelas: son verdaderas “chacras rituales” 

asignadas a cada comunidad, donde se reproduce la lógica agrícola andina en el espacio sagrado. Cada 

wachu equivale a una franja de responsabilidad simbólica y operativa que exige orden, disciplina y 

experiencia. Trabajar un wachu no es solo una labor física, sino un acto de reciprocidad y pertenencia: 

el comunero que lo asume siembra su prestigio y deja huella en la memoria colectiva. Al igual que en 

la chacra, el trabajo en los wachus se rige por el ayni y la minka, con bromas, comidas compartidas y 

enseñanzas intergeneracionales que refuerzan la cohesión social. Cada wachu debe ser culminado con 

esmero y rectitud, pues simboliza un camino de vida, donde se transmiten saberes, afectos, jerarquías y 

valores ético-rituales. Así, el techo del templo se convierte en un campo de cultivo espiritual, donde los 

comuneros no solo techan, sino siembran continuidad, tradición y comunidad. 

Entre los elementos animales, destaca la mula, el cual no se trata simplemente de un personaje que 

anima la fiesta, sino de un elemento que representa fuerza, poder y valentía. Para los pobladores, la 

mula viene desde los tiempos antiguos, heredada por sus abuelos, y su origen está ligado al mito del 

Inka Phuyutarki. Por eso, cuando aparece en el repaje, no lo hace como un simple acompañante, sino 

como un símbolo que habla de trabajo, resistencia y autoridad.  



pág. 11973 
 

Durante la faena, la mula es la encargada de subir el ichhu, la ñiwa, la coca, la chicha y otros insumos 

hasta el techo del templo, cumpliendo el mismo rol que en la vida real tienen los animales de carga: 

ayudar en las tareas más duras. Por eso, para los marcapateños, la mula representa la energía necesaria 

para sostener la vida comunal. 

Pero la mula también tiene un lado festivo y hasta peligroso. Al terminar el trabajo del día, cuando baja 

del techo, deja de ser el animal trabajador para convertirse en un personaje pícaro y juguetón que recorre 

las calles con el Patrón o Carguyoq, haciendo bromas, asustando a la gente, empujando, y arrancando 

risas. En ese momento, se dice que la mula se vuelve “endemoniada”: no reconoce a nadie, corre de un 

lado a otro, y muestra su fuerza indomable. Esta transformación no es casual, porque en la visión andina, 

todo lo que tiene poder debe ser controlado, y la mula muestra que la energía que en la mañana estaba 

dedicada al trabajo, en la tarde se desborda en alegría y desorden. Es como si la comunidad le diera 

permiso al caos por unas horas, para luego volver al orden al día siguiente. 

Además, la mula tiene una historia especial que le da un significado más profundo. En la tradición, se 

cuenta que la mula es un animal híbrido, que no puede tener crías, y por eso se asocia con la idea de 

frenar el mal, de que no se reproduzca lo negativo. Por eso se dice que simboliza un equilibrio entre lo 

bueno y lo malo. Cuando sube al techo para llevar la paja, la mula es vista como un ser bueno y 

trabajador, pero cuando sale a la plaza se convierte en diablo, mostrando que en esta fiesta conviven lo 

sagrado y lo profano, lo andino y lo cristiano. Esto se ve claramente cuando la mula, que representa un 

mito andino, trabaja para reparar la iglesia, que es un espacio cristiano. De esa forma, el repaje no es 

solo un trabajo, sino una muestra de cómo la comunidad une dos mundos: el suyo propio, lleno de 

símbolos y creencias, y el de la fe católica que heredaron. Así, la mula no solo carga paja, también carga 

la historia y la identidad de todo un pueblo.  

Otro elemento simbólico importante es la llama, el cual representa la conexión con lo ancestral y la 

fuerza vital que sostiene la vida andina. Aunque hoy no se emplean llamas reales para el acarreo, la 

costumbre se mantiene mediante la representación de doce jóvenes varones, solteros y ágiles, que imitan 

a las llamas durante el traslado del ichhu y la waylla desde las comunidades hasta la plaza principal de 

Marcapata.  

  



pág. 11974 
 

Estos jóvenes, seleccionados por el cabrestillo, avanzan entre juegos, música y gritos característicos 

que imitan el sonido del animal: “iii… iii…”, reforzando así el carácter ritual y simbólico de la escena.  

Más allá de la carga material, esta representación se vincula con valores como la fuerza, la energía 

juvenil y la abundancia, atributos que históricamente se asociaron a la llama en el mundo andino. Su 

presencia en el Wasichakuy evoca la memoria de los tiempos incaicos, cuando este animal era parte 

esencial del pastoreo y del intercambio, y participaba en rituales dedicados a la Pachamama y los Apus. 

Al mismo tiempo, la teatralización actual incorpora un componente lúdico y de cortejo: los jóvenes, 

imitando las conductas de las llamas, incluso escupen y persiguen a las muchachas, lo que añade 

dinamismo festivo y reafirma los vínculos sociales en la comunidad. 

El chawis o chaves, también es un elemento muy significativo  y simbólico que se utiliza durante el 

repaje. Se trata de un látigo elaborado con ñiwa o qeswa, trenzada con destreza para dotarlo de 

resistencia. Este instrumento no es un objeto cualquiera: se fabrica exclusivamente para el repaje de la 

Iglesia de San Francisco de Asís, lo que refuerza su carácter ritual y sagrado.  

El Chawis se utiliza para mantener el orden y la disciplina durante las jornadas de faena. Está reservado 

para las autoridades del Wasichakuy, el Patrón, el Cabestrillo, los Qollanas y los Kaywa, , quienes lo 

emplean para corregir a los comuneros que incumplen las normas, muestran actitudes desobedientes o 

llegan ebrios a la faena.  

El castigo con el Chawis no es un acto de violencia arbitraria, sino una práctica socialmente aceptada 

que reafirma la autoridad y preserva la armonía colectiva. En la memoria colectiva, incluso se vincula 

el término Chawis con la figura de un hombre fuerte y temido que en tiempos antiguos imponía 

disciplina, y cuyo nombre se perpetuó en este objeto. Así, cada golpe del Chawis no es solo correctivo, 

sino que actúa como recordatorio de un orden ancestral, donde el trabajo comunitario se funda en el 

respeto, la reciprocidad y la obediencia. De esta manera, el Chawis, junto con otros elementos del 

Wasichakuy, reafirma la cohesión social y la vigencia de valores que articulan lo ritual con lo 

normativo. 

Simbolismo de la dualidad  

El Wasichakuy materializa el principio de yanantin (dualidad complementaria) propio de la 

cosmovisión andina, expresado en distintos niveles. Uno de ellos es la división Hanan–Urin, que 



pág. 11975 
 

organiza las posiciones jerárquicas y territoriales: los wachus se distribuyen entre sectores altos (Hanan) 

y bajos (Urin), marcando un orden que reproduce la lógica dual del ayllu. Esta estructura no es solo 

funcional, sino también simbólica, pues asegura equilibrio y reciprocidad entre los dos espacios, 

evitando la supremacía de uno sobre el otro. 

Otra manifestación fundamental de esta dualidad se da entre lo masculino y lo femenino. Los varones 

asumen el trabajo físico del corte, traslado y techado con ichhu y waylla, representando la fuerza activa 

y el vínculo directo con el templo como “cuerpo” a reparar. Sin embargo, la participación femenina no 

es secundaria: las mujeres, encargadas de preparar la comida, la chicha y las ofrendas, sostienen la faena 

desde la fertilidad y el calor vital (qoñi). Su papel simboliza la nutrición espiritual y material, 

asegurando que la energía circule entre quienes trabajan y las deidades protectoras. Además, en la 

cosmovisión andina, la mujer está asociada a la Pachamama, por lo que su presencia en la preparación 

ritual reafirma el principio de madre nutricia, condición indispensable para que la obra prospere. 

Así, la renovación del techo se convierte en un acto de unión: cielo y tierra, Hanan y Urin, hombre y 

mujer, lo cristiano y lo andino, convergen en un único espacio simbólico. El destechado y retéchado 

representan muerte y renacimiento, un ciclo de regeneración que garantiza la continuidad de la vida 

comunal y la armonía cósmica. En este sentido, la dualidad no es oposición, sino complementariedad 

que sostiene la reciprocidad (ayni) y da sentido ritual al Wasichakuy. 

El Wasichakuy es vivido con sentimientos de devoción, orgullo y temor reverencial. Para los 

pobladores, la transgresión de las normas que rigen la faena no solo acarrearía sanciones sociales, sino 

también consecuencias espirituales, pues se considera que el incumplimiento puede atraer desgracias. 

De allí que la preparación para asumir cargos comience con años de anticipación, tanto en términos 

económicos como espirituales. Esta intensidad emocional refuerza la cohesión social, ya que el repaje 

se convierte en un espacio donde se renuevan los lazos comunitarios, se afianzan jerarquías legítimas y 

se transmiten valores intergeneracionales.  

Finalmente, los resultados del trabajo de campo y las entrevistas realizadas, revelan que el Wasichakuy, 

más que una práctica constructiva, es una ceremonia que simboliza la renovación no solo del techo, 

sino de la vida social y espiritual de la comunidad. Cada acto ejecutado en el ritual expresa la 

continuidad de la cosmovisión andina, resignificada en diálogo con el cristianismo. En este sentido, el 



pág. 11976 
 

Wasichakuy se convierte en una forma de resistencia cultural frente a la homogeneización moderna, 

reafirmando la vigencia de un sistema de valores y creencias que otorga sentido a la existencia colectiva. 

El templo, al ser recubierto con ichhu, se transforma en un signo visible de esta resistencia, condensando 

en su arquitectura el sincretismo que caracteriza a la identidad marcapateña. 

DISCUSIONES 

Los resultados de esta investigación confirman que el Wasichakuy, más que una actividad funcional 

orientada al mantenimiento del templo, constituye una expresión simbólica de la cosmovisión andina 

que dialoga con el cristianismo. Esta interpretación coincide con Champi (1996), quien sostiene que la 

práctica del repaje representa una síntesis cultural donde la iglesia, aunque introducida por la 

evangelización, es reinterpretada por los marcapateños bajo códigos andinos, manteniendo la lógica de 

la reciprocidad y la sacralización del territorio. Desde esta perspectiva, el Wasichakuy no solo es un 

acto material, sino un ritual performativo, tal como lo plantea Turner (2013) en su análisis de los 

símbolos como condensadores de significados sociales.  

Durante el repaje, los símbolos no operan de forma aislada, sino que se articulan en un sistema coherente 

que involucra objetos como el ichhu, la ñiwa y la cruz; personajes rituales como el Patrón, los Carguyoq 

y los peones; espacios como la iglesia y los wachus, y acciones rituales como el Haywarisqa y la subasta 

de la mula. Esta totalidad otorga sentido a la práctica, funcionando como un escenario donde se 

reproducen relaciones de jerarquía, reciprocidad y complementariedad, aspectos centrales en la 

organización social andina (Alberti & Mayer, 1974; De la Torre & Sandoval, 2004). 

Uno de los hallazgos más relevantes es la presencia del simbolismo agrícola en la estructura del repaje, 

donde los wachus son percibidos como surcos. Esta metáfora evidencia la transferencia de categorías 

agrarias al espacio ritual, confirmando lo señalado por Yamamoto (1981)respecto a que las actividades 

productivas y ceremoniales en Marcapata mantienen una lógica compartida orientada a garantizar el 

orden y la continuidad de la vida. La iglesia, entonces, no es únicamente un templo cristiano, sino un 

“campo sagrado” donde se siembran no granos, sino pajas, reforzando la idea de fertilidad y 

prosperidad. 

El principio de dualidad y complementariedad, característico del mundo andino, se manifiesta en varias 

dimensiones: hanan/urin, jerarquía de cargos y género (hombre/mujer). Si bien el trabajo en el techo 



pág. 11977 
 

recae principalmente en los varones, las mujeres desempeñan un rol fundamental en la preparación 

ritual y en el soporte logístico, además de ser depositarias de saberes culinarios y ceremoniales. Esta 

complementariedad confirma lo afirmado por Arnold y Yapita (2022), quienes interpretan la división 

sexual del trabajo como un sistema articulado donde ambos géneros son necesarios para el equilibrio 

social y cósmico. Para los marcapateños, la mujer está simbólicamente vinculada a la Pachamama, 

reforzando el carácter reproductivo y fecundador del ritual. 

En cuanto a la dimensión religiosa, los resultados corroboran la existencia de un sincretismo funcional, 

donde se integran elementos cristianos —bendición del sacerdote, cruz, imágenes de santos— con 

prácticas andinas como el Haywarisqa, las libaciones y el uso de coca y chicha. Este sincretismo no 

implica contradicción, sino complementariedad, en línea con lo planteado por Estermann (2009) y 

reafirmado por Sendón (2024), para quien la religiosidad andina “traduce” lo cristiano a su propia lógica 

ritual. Así, la iglesia se convierte en un “lugar andino-cristiano”, donde conviven Apus y santos, 

configurando una identidad híbrida. 

Un aspecto que merece especial atención es la subasta de la mula, interpretada como un mecanismo 

ritual de transferencia de cargos. Aunque se presenta como una venta, no tiene valor económico real, 

sino simbólico. El uso de billetes ficticios y la obligatoriedad del trago en la transacción revelan, 

siguiendo a Mauss (1925), que se trata de un “don obligatorio”, un acto que genera lazos sociales y 

obligaciones recíprocas. El que recibe la mula asume el compromiso moral de convertirse en patrón, lo 

que asegura la continuidad del Wasichakuy y la reproducción de la estructura social. En términos de 

Geertz (1973), esta práctica constituye un “texto cultural” que comunica reglas de prestigio, jerarquía 

y solidaridad. 

Los hallazgos también coinciden con Fernández y Sarmiento (2008), quienes en su estudio sobre el 

repaje en Marcapata destacan el carácter colectivo y obligatorio de la faena, asociada a sanciones 

morales en caso de incumplimiento. Esto refuerza la idea de que el Wasichakuy no es solo una actividad 

constructiva, sino una institución social que regula comportamientos y consolida la cohesión comunal. 

En esta línea, Augé (1998), considera que los discursos rituales actúan como mecanismos de control 

simbólico, estableciendo normas que legitiman la autoridad y el orden social. 

  



pág. 11978 
 

En relación con la interpretación semiótica de los símbolos, los resultados permiten corroborar lo 

planteado por Lotman (2002) y Sperber (1988): los símbolos no son signos estáticos, sino entidades 

dinámicas que adquieren sentido en contextos específicos. La paja (ichhu), por ejemplo, no es solo un 

material de construcción, sino un signo de calor (qoñi), fertilidad y prosperidad. Del mismo modo, el 

chawis expresa disciplina y orden, mientras que la cruz, lejos de ser únicamente un emblema cristiano, 

se convierte en un mediador entre lo andino y lo occidental. 

Desde una perspectiva funcional, cada símbolo y cada acción ritual cumple un papel dentro de un 

sistema integrado. La ausencia de un elemento, como la mula o el Haywarisqa, desarticularía el sentido 

del repaje, confirmando lo señalado por Schwarz (2009) sobre la naturaleza holística de los rituales. 

Así, el Wasichakuy opera como un mecanismo de reproducción cultural, donde los marcapateños 

actualizan principios éticos, cosmológicos y sociales. 

Finalmente, este estudio evidencia que el Wasichakuy es una expresión patrimonial viva, cuya 

continuidad depende de la transmisión intergeneracional de saberes. La designación de cargos, la 

instrucción en técnicas de amarre y la enseñanza de cantos rituales son procesos pedagógicos 

comunitarios, coincidiendo con Arango (1998) en su concepto de saberes colectivos. Sin embargo, la 

investigación también revela tensiones contemporáneas, como la posibilidad de turistificación o la 

disminución de participantes jóvenes por migración, lo que plantea desafíos para la salvaguardia del 

ritual. 

En suma, el análisis confirma que el repaje de la iglesia San Francisco de Asís no es solo un evento de 

mantenimiento arquitectónico, sino un acto simbólico total, en términos de Mauss (1925), donde 

convergen economía, religión, parentesco, política y estética. Esta práctica refuerza la identidad cultural 

de Marcapata, configurándose como un espacio de negociación entre tradición y modernidad, entre lo 

andino y lo cristiano, sin perder su sentido comunitario y sagrado. 

CONCLUSIONES 

El Wasichakuy de la iglesia San Francisco de Asís en Marcapata se configura como una práctica ritual 

que, más allá de la renovación del techo, reafirma la cohesión social y la cosmovisión andina. La 

evidencia muestra que la faena fortalece valores de reciprocidad, cooperación y corresponsabilidad, 

garantizando la transmisión de saberes ancestrales y la continuidad cultural. 



pág. 11979 
 

Los elementos materiales y simbólicos como el ichhu, los wachus o la ofrenda a la Pachamama 

conforman un sistema integrado que vincula lo productivo, lo ritual y lo espiritual. Al mismo tiempo, 

la articulación entre tradición andina y cristianismo revela un sincretismo que sostiene la identidad 

cultural frente a los cambios contemporáneos. 

En su conjunto, el Wasichakuy se manifiesta como una práctica viva que preserva técnicas, renueva 

compromisos comunales y proyecta resiliencia cultural. No obstante, persisten interrogantes acerca de 

cómo las nuevas generaciones y los procesos migratorios influirán en su continuidad, lo que abre la 

necesidad de futuras investigaciones. 

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS 

Alberti, G., & Mayer, E. (1974). Reciprocidad e intercambio en los andes peruanos. Instituto de 

Estudios Peruanos. https://centroderecursos.cultura.pe/es/registrobibliografico/reciprocidad-e-

intercambio-en-los-andes-peruanos  

Arango, M. (1998). Símbolo y Simbología en la obra de Federico García Lorca. Editorial 

Fundamentos. 

Arnold, D., & Yapita, J. (2022). Lengua, cultura y mundos entre los aymaras reflexiones sobre 

algunos nexos vitales (Primera). Plural editorial.  

https://www.academia.edu/91380935/Lengua_cultura_y_mundos_entre_los_aymaras_Reflexi

ones_sobre_algunos_nexos_vitales  

Auge, M. (1998). Dios como objeto, símbolos-cuerpo-materias-palabras. Editorial Gedisa. 

Champi, F. (1996). Inka Iglesia wasichakuy (techado del Templo Inka). Andinidad (etnofolklore), 1, 

201-212. 

Costilla, M. (2010). La antropología y el sentido. Tópicos del Seminario, 23, 291-239. 

De la Torre, L., & Sandoval, C. (2004). La reciprocidad en el mundo andino: El caso del pueblo de 

Otalvo. https://biblio.flacsoandes.edu.ec/libros/103045-opac  

Estermann, J. (2009). Filosofía andina (Segunda). Instituto Superior Ecuménico Andino de Teología 

(ISEAT). https://www.academia.edu/36493848/Estermann_Josef_Filosofia_andina  

Fernadez, J., & Sarmiento, R. (2008). Repaje de la Iglesia de Wasichakuy en el Distrito de Marcapata 

[Tesis para optar al grado de licenciada en Antropología]. Universidad Nacional de San 

https://centroderecursos.cultura.pe/es/registrobibliografico/reciprocidad-e-intercambio-en-los-andes-peruanos
https://centroderecursos.cultura.pe/es/registrobibliografico/reciprocidad-e-intercambio-en-los-andes-peruanos
https://www.academia.edu/91380935/Lengua_cultura_y_mundos_entre_los_aymaras_Reflexiones_sobre_algunos_nexos_vitales
https://www.academia.edu/91380935/Lengua_cultura_y_mundos_entre_los_aymaras_Reflexiones_sobre_algunos_nexos_vitales
https://biblio.flacsoandes.edu.ec/libros/103045-opac
https://www.academia.edu/36493848/Estermann_Josef_Filosofia_andina


pág. 11980 
 

Antonio Abad del Cusco. 

Fournier, P., Millán, S., & Olavarría, M. (2010). Reseña de «Antropología y simbolismo». 

Alteridades, 20(39), 137-139. 

Geertz. (1973). La interpretación de las cultura. Gedisa editorial. 

Lotman, I. (2002). El símbolo en el sistema de la cultura. Forma y Función, 1(15). 

https://www.redalyc.org/pdf/219/21901505.pdf  

Mauss, M. (1925). Ensayo sobre el don. 

Schawarz, F. (2009). Mitos, ritos, símbolos. Antropología de lo sagrado. Revista de Estudios Clásicos, 

1(36), 217-219. 

Sendón, P. (2024). Una fuente inédita para el estudio del ayllu y el parentesco en los Andes 

surperuanos: Los libros parroquiales de la iglesia San Francisco de Asís de Marcapata 

(Quispicanchi, Cuzco, Perú). Historica, 48(2). 

https://revistas.pucp.edu.pe/index.php/historica/article/view/31099  

Sperber, D. (1988). El simbolismo en general. Anthropos editorial del hombre. 

https://archive.org/details/sperber-dan.-el-simbolismo-en-general-ocr-1978/page/n5/mode/1up  

Turner, V. (2013). La selva de los símbolos (Quinta). Siglo veintiuno ediciones. 

https://www.academia.edu/43259388/La_selva_de_los_s%C3%ADmbolos_Victor_Turner  

Yanamoto, N. (1981). Investigación preliminar sobre las actividades agropastoriles en el distrito de 

Marcapata, departamento del Cuzco, Perú. En Estudios etnográficos del Peru meridional (pp. 

85-137). Universidad de Tokio. 

 

https://www.redalyc.org/pdf/219/21901505.pdf
https://revistas.pucp.edu.pe/index.php/historica/article/view/31099
https://archive.org/details/sperber-dan.-el-simbolismo-en-general-ocr-1978/page/n5/mode/1up
https://www.academia.edu/43259388/La_selva_de_los_s%C3%ADmbolos_Victor_Turner

