Ciencia Latina Revista Cientifica Multidisciplinar, Ciudad de México, México.

ISSN 2707-2207 / ISSN 2707-2215 (en linea), septiembre-octubre 2025,
Volumen 9, Numero 5.

https://doi.org/10.37811/cl rcm.v9i5

EL REPAJE COMO EXPRESION SIMBOLICA
ANDINO-CRISTIANA EN LA IGLESIA
WASICHAKUY DE MARCAPATA

THE REPAJE AS AN ANDEAN-CHRISTIAN
SYMBOLIC EXPRESSION IN THE WASICHAKUY
CHURCH OF MARCAPATA

Judith Fernandez Ttito

Universidad Nacional de San Antonio Abad del Cusco, Perti




:f: Ciencia Latina

Ciencia Latina Revista Cientifica Multidisciplinar

Sociales y Humanas R > 9
Septiembre - Octubre, 2025, Volumen 9, Namero 5

DOI: https://doi.org/10.37811/cl rcm.v9i5.20495
El repaje como Expresion Simbdlica Andino-Cristiana en la Iglesia
Wasichakuy de Marcapata

Judith Fernandez Ttito'
jufetti300@gmail.com
https://orcid.org/0009-0001-8198-4325
Universidad Nacional de San Antonio
Abad del Cusco

Perta

RESUMEN

El objetivo principal consistio en analizar el repaje como una expresion simboélica andino-cristiana en
la iglesia Wasichakuy de Marcapata. La poblacion de estudio estuvo constituida por 300 personas entre
jovenes y adultos mayores que participan frecuentemente en las actividades del repaje. La metodologia
fue de método cualitativo, tipo basico, nivel descriptivo y disefio no experimental, usando de
instrumento de recoleccion la guia de entrevista. Los resultados evidenciaron que el repaje o
Wasichakuy de la Iglesia de San Francisco de Asis en Marcapata es una expresion simbolica andino-
cristiana que reafirma la vigencia cultural mediante la renovacion ritual de la paja del techo, asociada a
orden y proteccion espiritual. Se identifico la presencia de mitos, ritos, practicas de reciprocidad y
elementos simbolicos como el ichhu, la fiiwa, el chawis y la mula, que expresan valores de cohesion
social y responsabilidad comunal. Asimismo, se observé que los pobladores atribuyen a estos simbolos
significados morales, sociales, religiosos y filosoficos, cuyo sentido se articula en el contexto ritual,
consolidando el repaje como mecanismo de identidad y resistencia cultural, expresando la cultura y

religion de los pobladores.

Palabras clave: repaje, wasichakuy, expresion simbolica, simbolo, iglesia

! Autor principal

Correspondencia: jufetti300@gmail.com



https://doi.org/10.37811/cl_rcm.v9i5.20495
mailto:jufetti300@gmail.com
https://orcid.org/0009-0001-8198-4325
mailto:jufetti300@gmail.com

The Repaje as an Andean-Christian Symbolic Expression in the
Wasichakuy Church of Marcapata

ABSTRACT

The main objective was to analyze repaje as an Andean-Christian symbolic expression in the
Wasichakuy church of Marcapata. The study population consisted of 300 people, including youth and
elderly adults who frequently participate in repaje activities. The methodology followed a qualitative
approach, with a basic type, descriptive level, and non-experimental design, using an interview guide
as the data collection instrument.The results showed that the repaje or Wasichakuy of the Church of
San Francisco de Asis in Marcapata is an Andean-Christian symbolic expression that reaffirms cultural
continuity through the ritual renewal of the church’s thatched roof, associated with order and spiritual
protection. The presence of myths, rituals, reciprocity practices, and symbolic elements such as ichhu,
fiiwa, chawis, and the mule was identified, all of which express values of social cohesion and communal
responsibility. Furthermore, it was observed that the local people attribute moral, social religious, and
philosophical meanings to these symbols, whose significance is articulated within the ritual context,
consolidating repaje as a mechanism of identity and cultural resistance that expresses the community's

culture and religion

Keywords: repaje, wasichakuy, symbolic expression, symbol, church

Articulo recibido 15 setiembre 2025
Aceptado para publicacion: 19 octubre 2025




INTRODUCCION

La antropologia estudia al ser humano en su contexto cultural, prestando especial atencion a los
simbolos como expresiones clave de identidad y cosmovision (Fournier et al., 2010). Es en ese sentido
el simbolismo adquiere gran relevancia, ya que permite comprender como las personas otorgan sentido
a sus practicas y tradiciones a través de signos cargados de significado cultural (Costilla, 2010).

En las dinamicas cotidianas de las personas, los simbolos estan constantemente presentes, formando
parte de las practicas y significados que configuran la vida social. Sin embargo, dentro de las
comunidades, estos simbolos adquieren una mayor profundidad y complejidad, ya que se representan
de manera mas visible y significativa, integrandose en rituales, costumbres y expresiones que reflejan
la identidad colectiva. Esta presencia intensificada permite a los miembros de la comunidad conectarse
con sus raices culturales y compartir un sentido comun que trasciende el dia a dia individual.

Ademas, los simbolos cumplen un rol fundamental como agentes integradores, pues no solo expresan
aspectos culturales, sino que también funcionan como elementos estéticos y sociales que fortalecen los
lazos entre los miembros de una comunidad. A través de manifestaciones simbolicas, como festividades,
ceremonias y arte, se construyen y mantienen identidades colectivas que refuerzan la cohesion social.
Un claro ejemplo de esta dinamica se observa en las diversas expresiones culturales distribuidas a lo
largo del Peru, donde los elementos simbdlicos juegan un papel central en la preservacion y transmision
de tradiciones ancestrales, enriqueciendo asi el patrimonio cultural nacional.

En particular, en la ciudad del Cusco y sus alrededores, se observa una gran diversidad de actividades
y expresiones culturales que incorporan numerosos elementos simbolicos, los cuales son fundamentales
para la construccion de la identidad y la cosmovision de sus habitantes. Estas manifestaciones reflejan
la riqueza cultural de la region y la profunda conexion que las comunidades mantienen con sus raices
ancestrales.

Entre estas expresiones, destaca una que integra de manera notable la fusion de creencias y
cosmovisiones andinas y cristianas, mostrando como los pobladores han logrado mantener viva una
tradicion que mezcla elementos de ambas culturas. Esta manifestacion simbolica, conocida localmente

como el Wasichakuy, representa un claro ejemplo de la sincretizacion cultural que caracteriza a muchas

comunidades del Cusco, y es fundamental para entender la manera en que se transmiten valores, saberes

B




y practicas que refuerzan el sentido de pertenencia y la continuidad historica de la region.

La practica cultural del repaje es una labor comunitaria y tradicional en la que los habitantes de las
zonas rurales coordinan y colaboran utilizando las formas de reciprocidad conocidas como ayni y
minka. Cada fase de este proceso esta impregnada de un significado simbélico con dimensiones miticas,
sagradas y religiosas. En el caso del Wasichakuy realizado en la Iglesia de San Francisco de Asis, se
reconoce la participacion historica de las comunidades, reflejada en su organizacion para llevar a cabo
el trabajo de restauracion del techo, utilizando materiales propios de la tradicion andina.

El repaje incluye diversos elementos simbolicos que requieren ser analizados desde multiples
perspectivas, incluyendo la percepcion que tienen los participantes sobre ellos, el uso que les atribuyen
y la interpretacion desde la mirada del investigador. En este sentido, el estudio se centrd en tres
dimensiones: primero, la percepcion de los pobladores de Marcapata sobre los simbolos, pues
comprender como ellos interpretan cada uno de estos elementos resulta fundamental para entender su
significado y relevancia dentro de la comunidad. Segundo, el sentido operacional, que examina el uso
y la funcién que se les da a los simbolos durante la actividad, aspecto que en investigaciones anteriores
ha sido poco explorado, ya que la mayoria se limita a describir el repaje sin comparar la percepcion con
el uso simbolico real. Finalmente, el sentido posicional, que considera el conjunto de elementos y
acontecimientos representativos que integran el repaje, con el fin de obtener una comprension mas
integral y profunda del simbolismo que encierra esta practica cultural.

Por todo lo expuesto, se evidencio la necesidad de realizar la investigacion, cuyo objetivo principal fue
interpretar los elementos simbdlicos que forman parte del repaje como una manifestacion andino-
cristiana en la Iglesia Wasichakuy de Marcapata. El estudio buscé profundizar en el significado cultural
y espiritual de estos simbolos, reconociendo su valor como un patrimonio intangible que refleja la
identidad, las creencias y la cosmovision de la comunidad local. A través de este analisis, se pretendio
contribuir a la valorizacion y preservacion de estas tradiciones ancestrales, que constituyen un vinculo
esencial entre el pasado y el presente de los habitantes de Marcapata, especialmente considerando que

no existen estudios previos que hayan abordado en profundidad los elementos simbolicos presentes en

esta actividad.




METODOLOGIA

Para el desarrollo de la investigacion, se trabajo con un enfoque cuantitativo, de tipo basico u
observacional, con un nivel descriptivo, y con un disefio no experimental.

La unidad de analisis fueron las expresiones simbolicas de la actividad del repaje. En cuanto a la
poblacion de estudio estuvo constituida por jovenes y adultos del distrito de Marcapata que participaron
en la actividad del repaje de la iglesia de Marcapata, y la muestra fueron 15 pobladores, denominado
como entrevistados claves, de las diferentes comunidades que participan en la actividad.

En lo que respecta a la recoleccion de datos, como técnica se utilizo la entrevista y como instrumento
una guia de entrevista, asi como también camaras fotograficas, grabadoras y libretas de campo.
RESULTADOS

El Wasichakuy, entendido como el repaje de la iglesia de San Francisco de Asis en Marcapata, se lleva
a cabo como una de las expresiones simbolicas mas significativas de la articulacion entre el pensamiento
andino y el cristianismo.

Esta actividad, que se realiza cada cuatro afos, no responde unicamente a la necesidad de conservar la
estructura fisica del templo, sino que expresa un sistema cultural complejo en el que confluyen la
religiosidad, la organizacion comunal, los principios éticos y las practicas rituales heredadas de la
tradicion andina. De manera general, el Wasichakuy tiene lugar el once de agosto, aunque la fecha
exacta puede variar dependiendo de la temporalidad y las condiciones climaticas, pues se prefiere un
dia despejado que garantice el desarrollo adecuado de la faena. Durante esta celebracion, que se extiende
al menos por una semana, altera la dinamica social de toda la comunidad, se lleva a cabo un ritual
consistente y profundamente cargado de simbolos. Desde esta perspectiva, el Wasichakuy no es
simplemente una reparacion arquitectonica, o reposicion de paja, si se quiere entender de forma simple,
sino un acto ceremonial que condensa significados colectivos, refuerza los vinculos sociales y reafirma
la identidad cultural de los marcapatefios. En la actualidad, la actividad congrega a nueve comunidades
campesinas: Qollana Marcapata, Sahuangay, Puika, Qollasuyu, Inkakancha, Soq’apata de Qollasuyu,
Waraqoni de Sawanqay y Union Araza de Puyka. En el pasado, eran solo cuatro ayllus los encargados

de la tarea, pero con el crecimiento poblacional y la segmentacion interna, el nimero se amplio,

manteniendo, no obstante, la misma lo6gica organizativa.




Simbolismo de las estructuras jerarquicas y organizativas

Cada comunidad se responsabiliza de cubrir una seccion especifica del techo del templo, en un esquema
cuidadosamente organizado que garantiza la participacion equitativa. Este reparto territorial no es
arbitrario: responde a la 16gica andina de complementariedad y reciprocidad (ayni y minka), principios
que rigen las relaciones sociales y que, en este contexto, se traducen en cooperacion colectiva. La faena
se convierte asi en un espacio ritual donde el trabajo manual adquiere una dimension espiritual y
simbolica.

La estructura organizativa del Wasichakuy esta marcada por jerarquias que poseen una fuerte carga
simbolica y moral. En la cuspide se encuentra el Patron o Carguyoq, figura central que no solo coordina
las labores, sino que representa la autoridad ritual y social. Su eleccidn recae en una persona que goza
de prestigio y solvencia moral dentro de la comunidad, pues el cargo implica asumir gastos
significativos para el desarrollo de la ceremonia. Estos gastos son interpretados no como pérdida
econdmica, sino como una inversion ritual que garantiza bendiciones, fertilidad y prestigio social,
fortaleciendo el vinculo con lo sagrado y consolidando su liderazgo.

Junto al Patron destaca la figura del Cabestrillo, autoridad encargada de organizar el traslado del ichhu
desde las comunidades hacia la plaza principal. Su rol es clave porque dirige a los doce jovenes que
representan a las llamas, coordina la llegada de la paja y mantiene el orden durante este recorrido
simbolico. El Cabestrillo, ademas, funge como mediador entre los carguyoq y los comuneros,
asegurando que la faena se cumpla segliin las normas tradicionales. En esta estructura también se
incluyen los Qollanas, quienes supervisan el cumplimiento de las obligaciones comunales y refuerzan
la autoridad del Patron, y el Kaywa, figura encargada de animar, organizar y mantener la cohesion entre
los participantes. Cada uno cumple un papel que combina autoridad, responsabilidad y simbolismo,
reafirmando que incluso las etapas mas ludicas estan bajo control ritual.

El Patrén no actiia solo; cuenta con un grupo de colaboradores denominados alféreces, ayudantes y
mayordomos, cada uno con funciones especificas que van desde la organizacion logistica hasta la
supervision de las normas comunales. La cadena jerarquica también incluye a los comuneros

responsables del techado, cuya participacion esta regulada por obligaciones y sanciones que refuerzan

el compromiso colectivo.




Cada rol dentro de esta estructura no solo implica tareas concretas, sino que también otorga un estatus
simbolico, reforzando el sentido de orden y cohesion social.

En este entramado jerarquico se evidencia un principio fundamental: el poder no se ejerce de manera
autoritaria, sino como servicio ritual. El liderazgo del Carguyoq, lejos de representar privilegio, expresa
reciprocidad: quien asume el cargo se sacrifica por el bien comin, asegurando su prestigio y la
continuidad de la tradicion. De esta manera, la estructura jerarquica del Wasichakuy refleja un orden
simbolico que integra lo econdmico, lo religioso y lo social, convirtiendo la faena en un acto de
reafirmacion de la cosmovision andina-cristiana.

Este sistema no admite improvisaciones. Cada poblador conoce de antemano sus obligaciones y
restricciones, existiendo sanciones para quienes incumplen. Las reglas no son meramente pragmaticas,
sino que se encuentran cargadas de sentido moral, porque el Wasichakuy es percibido como una faena
sagrada. Asi, la participacién no solo reafirma la cohesion social, sino que también refuerza valores
como el ayni y la minka, principios de reciprocidad que sostienen el tejido comunitario.

Simbolismo de actos rituales y sagrados

El Wasichakuy inicia con el Haywarisqa, una ofrenda dirigida a la Pachamama y a los Apus, con el fin
de solicitar permiso para intervenir el espacio sagrado del templo. Este acto expresa la concepcion
andina del territorio como un ser vivo, donde toda accion requiere reciprocidad. Durante el ritual se
presentan k’intus de coca, chicha y alcohol, depositados y vertidos en libaciones sobre la tierra y los
materiales, acompafiados de palabras en quechua que invocan equilibrio y proteccion. Estos gestos
revelan la logica del ayni, asegurando que la intervencion humana no rompa el orden cosmico.

En este contexto, el Haywarisqa no es un simple preambulo, sino un pacto simbdlico que articula los
tres planos de la cosmovision andina: el Hanan Pacha (mundo superior), Kay Pacha (mundo terrenal) y
Ukhu Pacha (mundo interior). Al mismo tiempo, se integran elementos cristianos como la bendicion
del sacerdote, el uso de la cruz y la presencia de imagenes de santos. Este sincretismo no genera
contradiccion, sino que refuerza la legitimidad de la ceremonia en dos universos simbolicos
complementarios, donde lo andino y lo cristiano conviven sin perder su esencia.

De esta manera, el inicio ritual del Wasichakuy convierte la faena comunal en un acto sagrado y de

profunda identidad cultural.

B




El conjunto de gestos y simbolos transforma el trabajo material en una experiencia liminal, un umbral
donde se renuevan no solo los techos, sino también los lazos sociales y la memoria colectiva. Asi, la
ceremonia reafirma la identidad hibrida de la comunidad, enraizada en la tradicion andina y al mismo
tiempo vinculada al cristianismo, consolidando al Wasichakuy como una expresion simbélica inica en
los Andes.

Un acto ritual simbolico que también se lleva a cabo al finalizar la actividad del repaje es la subasta de
la mula, conocida como mula vendiy, la cual constituye el acto final del Wasichakuy y marca el cierre
del ciclo ritual. No se trata de una simple venta, sino de un intercambio simbolico en el que se transfiere
la responsabilidad del cargo y la continuidad de la tradicion a los nuevos Carguyoq. El uso de dinero
ficticio y la t’inka con bebidas evidencian que el valor econdémico es secundario frente al prestigio y la
obligacion social que implica asumir el cargo.

Esta practica refuerza la logica de la reciprocidad andina (ayni), donde lo entregado no se agota en el
objeto, sino que genera redes de prestigio y compromiso comunitario. La mula, mas que un animal real,
opera como un simbolo de fuerza, abundancia y autoridad ritual, mediando el paso entre un ciclo que
concluye y otro que se proyecta.

Al mismo tiempo, la subasta revela un mecanismo de reproduccién cultural, asegurando la sucesion de
cargos y el mantenimiento del orden social. Asi, el Wasichakuy no solo renueva el techo del templo,
sino también los vinculos, jerarquias y valores colectivos, reafirmando la cohesion del ayllu en torno a
su identidad cultural.

Simbolismo de los elementos simbélicos

Durante el Wasichakuy, cada elemento utilizado adquiere una carga simbolica que trasciende su
funcionalidad practica, convirtiéndose en un medio de expresion ritual que articula el pensamiento
andino con elementos cristianos.

La paja (ichhu), material principal del repaje, no es solo un recurso vegetal para cubrir el templo, sino
que representa la abundancia, el calor vital (qofii) y la continuidad de la vida comunal. Su renovacion

cada cuatro afios simboliza la necesidad de mantener el orden y la armonia con la naturaleza, evitando

la entrada de fuerzas negativas que podrian alterar el equilibrio espiritual y social.




La waylla, considerada de mayor calidad y resistencia que el ichhu, se destina para las partes mas
visibles y sagradas del templo, reforzando la idea de jerarquia también en los materiales. Su crecimiento
lento (tres a cuatro afios) y la obligacion de cuidarla evidencian que no es un simple recurso, sino un
bien protegido que exige reciprocidad: la naturaleza da, pero a cambio de respeto y cuidado.

Ambos materiales son percibidos como guardianes sagrados que, al entrelazarse en el techado, forman
una coraza espiritual sobre la iglesia, funcionando como una especie de “manto protector” que blinda
el espacio sagrado de cualquier impureza. Este caracter simbolico se refuerza por la concepcion de que
la paja mantiene el qoiii (calor) del templo, protegiéndolo de la “frialdad” asociada con la desarmonia
y el pecado. Para los marcapatefios, cambiar estos materiales por otros —como la calamina— seria un
acto sacrilego que romperia la cadena de transmision cultural y espiritual, pues el ichhu y la waylla no
solo cumplen una funcion practica, sino que son portadores de memoria ancestral y de los principios de
ayni y minka que sostienen la vida comunitaria

Los wachus son divisiones del techo de la iglesia que organizan el trabajo comunal durante el
Wasichakuy, y representan mucho mas que simples parcelas: son verdaderas “chacras rituales”
asignadas a cada comunidad, donde se reproduce la 16gica agricola andina en el espacio sagrado. Cada
wachu equivale a una franja de responsabilidad simbdlica y operativa que exige orden, disciplina y
experiencia. Trabajar un wachu no es solo una labor fisica, sino un acto de reciprocidad y pertenencia:
el comunero que lo asume siembra su prestigio y deja huella en la memoria colectiva. Al igual que en
la chacra, el trabajo en los wachus se rige por el ayni y la minka, con bromas, comidas compartidas y
ensenanzas intergeneracionales que refuerzan la cohesion social. Cada wachu debe ser culminado con
esmero y rectitud, pues simboliza un camino de vida, donde se transmiten saberes, afectos, jerarquias y
valores ético-rituales. Asi, el techo del templo se convierte en un campo de cultivo espiritual, donde los
comuneros no solo techan, sino siembran continuidad, tradicién y comunidad.

Entre los elementos animales, destaca la mula, el cual no se trata simplemente de un personaje que
anima la fiesta, sino de un elemento que representa fuerza, poder y valentia. Para los pobladores, la
mula viene desde los tiempos antiguos, heredada por sus abuelos, y su origen esta ligado al mito del
Inka Phuyutarki. Por eso, cuando aparece en el repaje, no lo hace como un simple acompanante, sino

como un simbolo que habla de trabajo, resistencia y autoridad.

B




Durante la faena, la mula es la encargada de subir el ichhu, la fiiwa, la coca, la chicha y otros insumos
hasta el techo del templo, cumpliendo el mismo rol que en la vida real tienen los animales de carga:
ayudar en las tareas mas duras. Por eso, para los marcapatefios, la mula representa la energia necesaria
para sostener la vida comunal.

Pero la mula también tiene un lado festivo y hasta peligroso. Al terminar el trabajo del dia, cuando baja
del techo, deja de ser el animal trabajador para convertirse en un personaje picaro y jugueton que recorre
las calles con el Patron o Carguyoq, haciendo bromas, asustando a la gente, empujando, y arrancando
risas. En ese momento, se dice que la mula se vuelve “endemoniada’: no reconoce a nadie, corre de un
lado a otro, y muestra su fuerza indomable. Esta transformacion no es casual, porque en la vision andina,
todo lo que tiene poder debe ser controlado, y la mula muestra que la energia que en la mafiana estaba
dedicada al trabajo, en la tarde se desborda en alegria y desorden. Es como si la comunidad le diera
permiso al caos por unas horas, para luego volver al orden al dia siguiente.

Ademas, la mula tiene una historia especial que le da un significado mas profundo. En la tradicion, se
cuenta que la mula es un animal hibrido, que no puede tener crias, y por eso se asocia con la idea de
frenar el mal, de que no se reproduzca lo negativo. Por eso se dice que simboliza un equilibrio entre lo
bueno y lo malo. Cuando sube al techo para llevar la paja, la mula es vista como un ser bueno y
trabajador, pero cuando sale a la plaza se convierte en diablo, mostrando que en esta fiesta conviven lo
sagrado y lo profano, lo andino y lo cristiano. Esto se ve claramente cuando la mula, que representa un
mito andino, trabaja para reparar la iglesia, que es un espacio cristiano. De esa forma, el repaje no es
solo un trabajo, sino una muestra de como la comunidad une dos mundos: el suyo propio, lleno de
simbolos y creencias, y el de la fe catolica que heredaron. Asi, la mula no solo carga paja, también carga
la historia y la identidad de todo un pueblo.

Otro elemento simbolico importante es la llama, el cual representa la conexion con lo ancestral y la
fuerza vital que sostiene la vida andina. Aunque hoy no se emplean llamas reales para el acarreo, la
costumbre se mantiene mediante la representacion de doce jovenes varones, solteros y agiles, que imitan

a las llamas durante el traslado del ichhu y la waylla desde las comunidades hasta la plaza principal de

Marcapata.




Estos jovenes, seleccionados por el cabrestillo, avanzan entre juegos, misica y gritos caracteristicos
que imitan el sonido del animal: “iii... iii...”, reforzando asi el caracter ritual y simbdlico de la escena.
Mas alla de la carga material, esta representacion se vincula con valores como la fuerza, la energia
juvenil y la abundancia, atributos que histéricamente se asociaron a la llama en el mundo andino. Su
presencia en el Wasichakuy evoca la memoria de los tiempos incaicos, cuando este animal era parte
esencial del pastoreo y del intercambio, y participaba en rituales dedicados a la Pachamama y los Apus.
Al mismo tiempo, la teatralizacion actual incorpora un componente ludico y de cortejo: los jovenes,
imitando las conductas de las llamas, incluso escupen y persiguen a las muchachas, lo que afiade
dinamismo festivo y reafirma los vinculos sociales en la comunidad.

El chawis o chaves, también es un elemento muy significativo y simbolico que se utiliza durante el
repaje. Se trata de un latigo elaborado con fiiwa o geswa, trenzada con destreza para dotarlo de
resistencia. Este instrumento no es un objeto cualquiera: se fabrica exclusivamente para el repaje de la
Iglesia de San Francisco de Asis, lo que refuerza su caracter ritual y sagrado.

El Chawis se utiliza para mantener el orden y la disciplina durante las jornadas de faena. Esté reservado
para las autoridades del Wasichakuy, el Patron, el Cabestrillo, los Qollanas y los Kaywa, , quienes lo
emplean para corregir a los comuneros que incumplen las normas, muestran actitudes desobedientes o
llegan ebrios a la faena.

El castigo con el Chawis no es un acto de violencia arbitraria, sino una practica socialmente aceptada
que reafirma la autoridad y preserva la armonia colectiva. En la memoria colectiva, incluso se vincula
el término Chawis con la figura de un hombre fuerte y temido que en tiempos antiguos imponia
disciplina, y cuyo nombre se perpetud en este objeto. Asi, cada golpe del Chawis no es solo correctivo,
sino que actlia como recordatorio de un orden ancestral, donde el trabajo comunitario se funda en el
respeto, la reciprocidad y la obediencia. De esta manera, el Chawis, junto con otros elementos del
Wasichakuy, reafirma la cohesion social y la vigencia de valores que articulan lo ritual con lo
normativo.

Simbolismo de la dualidad

El Wasichakuy materializa el principio de yanantin (dualidad complementaria) propio de la

cosmovision andina, expresado en distintos niveles. Uno de ellos es la division Hanan—Urin, que




organiza las posiciones jerarquicas y territoriales: los wachus se distribuyen entre sectores altos (Hanan)
y bajos (Urin), marcando un orden que reproduce la 16gica dual del ayllu. Esta estructura no es solo
funcional, sino también simbdlica, pues asegura equilibrio y reciprocidad entre los dos espacios,
evitando la supremacia de uno sobre el otro.

Otra manifestacion fundamental de esta dualidad se da entre lo masculino y lo femenino. Los varones
asumen el trabajo fisico del corte, traslado y techado con ichhu y waylla, representando la fuerza activa
y el vinculo directo con el templo como “cuerpo” a reparar. Sin embargo, la participacion femenina no
es secundaria: las mujeres, encargadas de preparar la comida, la chicha y las ofrendas, sostienen la faena
desde la fertilidad y el calor vital (qofii). Su papel simboliza la nutricién espiritual y material,
asegurando que la energia circule entre quienes trabajan y las deidades protectoras. Ademas, en la
cosmovision andina, la mujer esta asociada a la Pachamama, por lo que su presencia en la preparacion
ritual reafirma el principio de madre nutricia, condicion indispensable para que la obra prospere.

Asi, la renovacion del techo se convierte en un acto de unién: cielo y tierra, Hanan y Urin, hombre y
mujer, lo cristiano y lo andino, convergen en un unico espacio simbolico. El destechado y retéchado
representan muerte y renacimiento, un ciclo de regeneracion que garantiza la continuidad de la vida
comunal y la armonia césmica. En este sentido, la dualidad no es oposicion, sino complementariedad
que sostiene la reciprocidad (ayni) y da sentido ritual al Wasichakuy.

El Wasichakuy es vivido con sentimientos de devocion, orgullo y temor reverencial. Para los
pobladores, la transgresion de las normas que rigen la faena no solo acarrearia sanciones sociales, sino
también consecuencias espirituales, pues se considera que el incumplimiento puede atraer desgracias.
De alli que la preparacion para asumir cargos comience con afios de anticipacion, tanto en términos
econdmicos como espirituales. Esta intensidad emocional refuerza la cohesion social, ya que el repaje
se convierte en un espacio donde se renuevan los lazos comunitarios, se afianzan jerarquias legitimas y
se transmiten valores intergeneracionales.

Finalmente, los resultados del trabajo de campo y las entrevistas realizadas, revelan que el Wasichakuy,
mas que una practica constructiva, es una ceremonia que simboliza la renovacion no solo del techo,

sino de la vida social y espiritual de la comunidad. Cada acto ejecutado en el ritual expresa la

continuidad de la cosmovision andina, resignificada en didlogo con el cristianismo. En este sentido, el

B




Wasichakuy se convierte en una forma de resistencia cultural frente a la homogeneizaciéon moderna,
reafirmando la vigencia de un sistema de valores y creencias que otorga sentido a la existencia colectiva.
El templo, al ser recubierto con ichhu, se transforma en un signo visible de esta resistencia, condensando
en su arquitectura el sincretismo que caracteriza a la identidad marcapatefa.

DISCUSIONES

Los resultados de esta investigacion confirman que el Wasichakuy, mas que una actividad funcional
orientada al mantenimiento del templo, constituye una expresion simbolica de la cosmovision andina
que dialoga con el cristianismo. Esta interpretacion coincide con Champi (1996), quien sostiene que la
practica del repaje representa una sintesis cultural donde la iglesia, aunque introducida por la
evangelizacion, es reinterpretada por los marcapatefios bajo codigos andinos, manteniendo la logica de
la reciprocidad y la sacralizacion del territorio. Desde esta perspectiva, el Wasichakuy no solo es un
acto material, sino un ritual performativo, tal como lo plantea Turner (2013) en su andlisis de los
simbolos como condensadores de significados sociales.

Durante el repaje, los simbolos no operan de forma aislada, sino que se articulan en un sistema coherente
que involucra objetos como el ichhu, la fiiwa y la cruz; personajes rituales como el Patron, los Carguyoq
y los peones; espacios como la iglesia y los wachus, y acciones rituales como el Haywarisqa y la subasta
de la mula. Esta totalidad otorga sentido a la practica, funcionando como un escenario donde se
reproducen relaciones de jerarquia, reciprocidad y complementariedad, aspectos centrales en la
organizacion social andina (Alberti & Mayer, 1974; De la Torre & Sandoval, 2004).

Uno de los hallazgos més relevantes es la presencia del simbolismo agricola en la estructura del repaje,
donde los wachus son percibidos como surcos. Esta metafora evidencia la transferencia de categorias
agrarias al espacio ritual, confirmando lo sefialado por Yamamoto (1981)respecto a que las actividades
productivas y ceremoniales en Marcapata mantienen una logica compartida orientada a garantizar el
orden y la continuidad de la vida. La iglesia, entonces, no es unicamente un templo cristiano, sino un
“campo sagrado” donde se siembran no granos, sino pajas, reforzando la idea de fertilidad y
prosperidad.

El principio de dualidad y complementariedad, caracteristico del mundo andino, se manifiesta en varias

dimensiones: hanan/urin, jerarquia de cargos y género (hombre/mujer). Si bien el trabajo en el techo




recae principalmente en los varones, las mujeres desempefian un rol fundamental en la preparacion
ritual y en el soporte logistico, ademas de ser depositarias de saberes culinarios y ceremoniales. Esta
complementariedad confirma lo afirmado por Arnold y Yapita (2022), quienes interpretan la division
sexual del trabajo como un sistema articulado donde ambos géneros son necesarios para el equilibrio
social y cosmico. Para los marcapatefios, la mujer estd simbdlicamente vinculada a la Pachamama,
reforzando el caracter reproductivo y fecundador del ritual.

En cuanto a la dimension religiosa, los resultados corroboran la existencia de un sincretismo funcional,
donde se integran elementos cristianos —bendicion del sacerdote, cruz, imagenes de santos— con
practicas andinas como el Haywarisqa, las libaciones y el uso de coca y chicha. Este sincretismo no
implica contradiccion, sino complementariedad, en linea con lo planteado por Estermann (2009) y
reafirmado por Sendén (2024), para quien la religiosidad andina “traduce” lo cristiano a su propia logica
ritual. Asi, la iglesia se convierte en un “lugar andino-cristiano”, donde conviven Apus y santos,
configurando una identidad hibrida.

Un aspecto que merece especial atencion es la subasta de la mula, interpretada como un mecanismo
ritual de transferencia de cargos. Aunque se presenta como una venta, no tiene valor econdmico real,
sino simbolico. El uso de billetes ficticios y la obligatoriedad del trago en la transaccidon revelan,
siguiendo a Mauss (1925), que se trata de un “don obligatorio”, un acto que genera lazos sociales y
obligaciones reciprocas. El que recibe la mula asume el compromiso moral de convertirse en patrdn, lo
que asegura la continuidad del Wasichakuy y la reproduccion de la estructura social. En términos de
Geertz (1973), esta préctica constituye un “texto cultural” que comunica reglas de prestigio, jerarquia
y solidaridad.

Los hallazgos también coinciden con Fernandez y Sarmiento (2008), quienes en su estudio sobre el
repaje en Marcapata destacan el caracter colectivo y obligatorio de la faena, asociada a sanciones
morales en caso de incumplimiento. Esto refuerza la idea de que el Wasichakuy no es solo una actividad
constructiva, sino una institucion social que regula comportamientos y consolida la cohesiéon comunal.

En esta linea, Augé (1998), considera que los discursos rituales actiian como mecanismos de control

simbdlico, estableciendo normas que legitiman la autoridad y el orden social.




En relacion con la interpretacion semiotica de los simbolos, los resultados permiten corroborar lo
planteado por Lotman (2002) y Sperber (1988): los simbolos no son signos estaticos, sino entidades
dinamicas que adquieren sentido en contextos especificos. La paja (ichhu), por ejemplo, no es solo un
material de construccion, sino un signo de calor (qofii), fertilidad y prosperidad. Del mismo modo, el
chawis expresa disciplina y orden, mientras que la cruz, lejos de ser inicamente un emblema cristiano,
se convierte en un mediador entre lo andino y lo occidental.

Desde una perspectiva funcional, cada simbolo y cada accion ritual cumple un papel dentro de un
sistema integrado. La ausencia de un elemento, como la mula o el Haywarisqa, desarticularia el sentido
del repaje, confirmando lo sefialado por Schwarz (2009) sobre la naturaleza holistica de los rituales.
Asi, el Wasichakuy opera como un mecanismo de reproduccion cultural, donde los marcapatefios
actualizan principios éticos, cosmologicos y sociales.

Finalmente, este estudio evidencia que el Wasichakuy es una expresion patrimonial viva, cuya
continuidad depende de la transmision intergeneracional de saberes. La designacion de cargos, la
instruccion en técnicas de amarre y la ensefianza de cantos rituales son procesos pedagogicos
comunitarios, coincidiendo con Arango (1998) en su concepto de saberes colectivos. Sin embargo, la
investigacion también revela tensiones contemporaneas, como la posibilidad de turistificacion o la
disminucion de participantes jovenes por migracion, lo que plantea desafios para la salvaguardia del
ritual.

En suma, el analisis confirma que el repaje de la iglesia San Francisco de Asis no es solo un evento de
mantenimiento arquitectonico, sino un acto simbolico total, en términos de Mauss (1925), donde
convergen economia, religion, parentesco, politica y estética. Esta practica refuerza la identidad cultural
de Marcapata, configurandose como un espacio de negociacion entre tradicion y modernidad, entre lo
andino y lo cristiano, sin perder su sentido comunitario y sagrado.

CONCLUSIONES

El Wasichakuy de la iglesia San Francisco de Asis en Marcapata se configura como una practica ritual
que, mas alla de la renovacion del techo, reafirma la cohesion social y la cosmovision andina. La
evidencia muestra que la faena fortalece valores de reciprocidad, cooperacion y corresponsabilidad,

garantizando la transmision de saberes ancestrales y la continuidad cultural.

B




Los elementos materiales y simbolicos como el ichhu, los wachus o la ofrenda a la Pachamama
conforman un sistema integrado que vincula lo productivo, lo ritual y lo espiritual. Al mismo tiempo,
la articulacion entre tradicion andina y cristianismo revela un sincretismo que sostiene la identidad
cultural frente a los cambios contemporaneos.

En su conjunto, el Wasichakuy se manifiesta como una practica viva que preserva técnicas, renueva
compromisos comunales y proyecta resiliencia cultural. No obstante, persisten interrogantes acerca de
como las nuevas generaciones y los procesos migratorios influiran en su continuidad, lo que abre la
necesidad de futuras investigaciones.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Alberti, G., & Mayer, E. (1974). Reciprocidad e intercambio en los andes peruanos. Instituto de

Estudios Peruanos. https://centroderecursos.cultura.pe/es/registrobibliografico/reciprocidad-e-

intercambio-en-los-andes-peruanos

Arango, M. (1998). Simbolo y Simbologia en la obra de Federico Garcia Lorca. Editorial
Fundamentos.

Arnold, D., & Yapita, J. (2022). Lengua, cultura y mundos entre los aymaras reflexiones sobre
algunos nexos vitales (Primera). Plural editorial.

https://www.academia.edu/91380935/Lengua_cultura y_mundos_entre los_aymaras_Reflexi

ones_sobre_algunos nexos_vitales

Auge, M. (1998). Dios como objeto, simbolos-cuerpo-materias-palabras. Editorial Gedisa.

Champi, F. (1996). Inka Iglesia wasichakuy (techado del Templo Inka). Andinidad (etnofolklore), 1,
201-212.

Costilla, M. (2010). La antropologia y el sentido. Topicos del Seminario, 23, 291-239.

De la Torre, L., & Sandoval, C. (2004). La reciprocidad en el mundo andino: El caso del pueblo de

Otalvo. https://biblio.flacsoandes.edu.ec/libros/103045-opac

Estermann, J. (2009). Filosofia andina (Segunda). Instituto Superior Ecuménico Andino de Teologia

(ISEAT). https://www.academia.edu/36493848/Estermann_Josef Filosofia andina

Fernadez, J., & Sarmiento, R. (2008). Repaje de la Iglesia de Wasichakuy en el Distrito de Marcapata

[Tesis para optar al grado de licenciada en Antropologia]. Universidad Nacional de San



https://centroderecursos.cultura.pe/es/registrobibliografico/reciprocidad-e-intercambio-en-los-andes-peruanos
https://centroderecursos.cultura.pe/es/registrobibliografico/reciprocidad-e-intercambio-en-los-andes-peruanos
https://www.academia.edu/91380935/Lengua_cultura_y_mundos_entre_los_aymaras_Reflexiones_sobre_algunos_nexos_vitales
https://www.academia.edu/91380935/Lengua_cultura_y_mundos_entre_los_aymaras_Reflexiones_sobre_algunos_nexos_vitales
https://biblio.flacsoandes.edu.ec/libros/103045-opac
https://www.academia.edu/36493848/Estermann_Josef_Filosofia_andina

Antonio Abad del Cusco.

Fournier, P., Millan, S., & Olavarria, M. (2010). Resefa de «Antropologia y simbolismo.
Alteridades, 20(39), 137-139.

Geertz. (1973). La interpretacion de las cultura. Gedisa editorial.

Lotman, 1. (2002). El simbolo en el sistema de la cultura. Forma y Funcion, 1(15).

https://www.redalyc.org/pdf/219/21901505.pdf

Mauss, M. (1925). Ensayo sobre el don.

Schawarz, F. (2009). Mitos, ritos, simbolos. Antropologia de lo sagrado. Revista de Estudios Clasicos,
1(36), 217-219.

Sendon, P. (2024). Una fuente inédita para el estudio del ayllu y el parentesco en los Andes
surperuanos: Los libros parroquiales de la iglesia San Francisco de Asis de Marcapata
(Quispicanchi, Cuzco, Pert). Historica, 48(2).

https://revistas.pucp.edu.pe/index.php/historica/article/view/31099

Sperber, D. (1988). El simbolismo en general. Anthropos editorial del hombre.

https://archive.org/details/sperber-dan.-el-simbolismo-en-general-ocr-1978/page/n5/mode/1up

Turner, V. (2013). La selva de los simbolos (Quinta). Siglo veintiuno ediciones.

https://www.academia.edu/43259388/L.a_selva_de los_s%C3%ADmbolos_Victor Turner

Yanamoto, N. (1981). Investigacion preliminar sobre las actividades agropastoriles en el distrito de

Marcapata, departamento del Cuzco, Peru. En Estudios etnograficos del Peru meridional (pp.

85-137). Universidad de Tokio.



https://www.redalyc.org/pdf/219/21901505.pdf
https://revistas.pucp.edu.pe/index.php/historica/article/view/31099
https://archive.org/details/sperber-dan.-el-simbolismo-en-general-ocr-1978/page/n5/mode/1up
https://www.academia.edu/43259388/La_selva_de_los_s%C3%ADmbolos_Victor_Turner

